.27 No.31 TAHUAZ202S5




S ul e t
SIOMBAOPU

VoL,27No0.31 TAHUA 2025

Buletin Somba Opu merupakan salah satu terbitan dari Balai Pelestarian Kebudayaan
Wilayah XIX, yang memiliki wilayah kerja Sulawesi Selatan dan Sulawesi Tenggara. Buletin ini
diharapkan dapat menjadi media kajian ilmiah, deskripsi, dan survey mengenai pengelolaan
dan pelestarian Cagar Budaya maupun Pemajuan Kebudayaan. Tulisan pada buletin ini tidak
terbatas mengenai arkeologi dan sejarah, namun juga disiplin ilmu lainnya yang berkaitan
mengenai Cagar Budaya dan Objek Pemajuan Kebudayaan.

Redaksi menerima kiriman naskah dari penulis manapun yang berminat pada masalah
pelestarian Warisan Budaya. Naskah dapat ditulis dalam Bahasa Indonesia; Panjang naskah
10 — 16 halaman ,font arial, spasi 1.5, karangan harus asli (bukan jiplakan), boleh
terjemahan, saduran asalkan disebutkan sumbernya dengan jelas.

Redaksi berhak menyunting karangan tanpa mengubah atau menyimpang dari isi tulisan.
Jika terdapat tulisan yang dimuat dalam Buletin Somba Opu berisi tentang suatu kritik atau
perbedaan pendapat, hal ini bukanlah pendapat dari Balai Pelestarian Kebudayaan Wilayah
XIX. Seluruh tulisan yang telah dimuat oleh Buletin Somba Opu adalah pendapat pribadi dari
penulis.

Alamat Redaksi :
Jalan Sultan Alauddin Km. 7, Rappocini, Kota Makassar, Sulawesi Selatan 90221
Email: buletinsombaopu@gmail.com
Website: bpkw19.id



mailto:khusnarizqika@gmail.com
mailto:khusnarizqika@gmail.com

PENULIS

Indra Fibiona & Mawaddatul Khusna Rizgika
Tirstan Anugerah Ranus

Azwar & Abdur Hamdi Usman
Syafaruddin Marpaung, S.Pd.,M.Hum
Pardomuan Robinson Sihombing
Cresentia Zita Octaviani

Suciaty Pratiwi & Fitriani Musmita
AndiIndah

Khalifatun Saudah

| Kadek Agus Ripaldi & Made Early Anjani
Aan Nurdian Saputra

ISSN : 1411-2930

Penanggung Jawab :
Sinatriyo Danuhadiningrat, S.S

Redaktur :
Rosdyana, S.Kom.,M.M.

Penyunting :
Hamka, S.Pd.,M.Pd
Hendra Aprianto, S.S.,M.A

Sekretarian Redaksi :
Wahyu Iden dan Irma Fatimah

Desain sampul dan Tata letak
Anzhar

Penerbit :
Balai Pelestarian Kebudayaan Wilayah XIX

Redaksi :

Jalan Sultan Alauddin Km. 7, Rappocini, Kota Makassar, Sulawesi Selatan 90221
Email: buletinsombaopu@gmail.com

Website: bpkw19.id

Cetakan Pertama, November 2025

Hak cipta dilindungi undang-undang
Dilarang memperbanyak karya tulisan ini dalam bentuk dan
dengan cara apapun tanpa izin tertulis dari penerbit.


mailto:khusnarizqika@gmail.com

SEKAPUR SIRIH

Assalamu'alaikum Warahmatullahi Wabarakatuh.
Salam budaya.

Puji syukur kita panjatkan kepada Tuhan Yang Maha Esa, karena atas rahmat dan karunia-
Nya, Buletin Somba Opu Balai Pelestarian Kebudayaan Wilayah XIX kembali hadir dalam edisi
Vol. 27 No. 31 tahun 2025 di hadapan pembaca setia. Pada edisi kali ini, kami mengangkat
tema yang erat kaitannya dengan kehidupan sehari-hariyaitu ‘“Pangan Lokal, Identitas Kita”.
Tema ini membuka ruang selebar-lebarnya terhadap artikel yang berkaitan dengan
kebudayaan danlintas disiplinilmu.

Pangan lokal bukan hanya sekedar bahan makanan, tetapi representasi dari perjalanan
sejarah, kearifan, dan identitas budaya suatu masyarakat. Bagaimana masyarakat
mendapatkan bahan pangan, seperti dari sawah, ladang, hutan, hingga laut yang setiap
daerah memiliki kekayaan kuliner dan sumber pangan yang khas. Dimasa sekarang - di
tengah arus globalisasi — berbagai pangan lokalpun tidak serta merta muncul secara tiba-
tiba, melainkan diwariskan oleh paraleluhur yang memiliki nilai-nilai di dalamnya.

Melalui buletin Somba Opu, Balai Pelestarian Wilayah XIX mengajak pembaca untuk
menggali kembali kekayaan pangan lokal, tidak hanya sebagai kebutuhan dasar, tetapi
menjadi simbol jati diri dan identitas bangsa. Pangan lokal adalah warisan budaya yang perlu
dijaga, dikembangkan, sekaligus diberi ruang dalam kehidupan modern. Dengan mencintai
dan mengutamakan pangan lokal, kita tidak hanya memperkuat ketahanan pangan
nasional, tetapijuga meneguhkanrasabanggaterhadap budaya sendiri.

Harapan kami, buletin ini dapat menjadi media berbagai pengetahuan, gagasan, dan
inspirasi untuk bersama-sama membangun kesadaran akan pentingnya pangan lokal
sebagaibagian dariidentitas kita.

Akhir kata, kami mengucapkan terima kasih kepada seluruh kontributor dan timredaksiyang
telah memberikan dedikasi dan kerja keras dengan sepenuh hati sehingga buletin ini dapat
terbit dengan baik. Semoga bacaan ini memberi manfaat, menginspirasi, memupuk rasa
cinta terhadap budaya bangsa, serta membuka ruang dialog baru tentang masa depan
panganlokal dan kebudayaankita.

Wassalamu'alaikum Warahmatullahi Wabarakatuh.
Sahabat budaya, selamat membaca!

Kepala Balai Pelestarian Kebudayaan Wilayah XIX

Sinatriyo Danuhadiningrat, S.S



DAFTAR ISl

Gastbronomi Serba Hitam di Wilayah Bekas Uorstenlanden
Indra Fibiona & Mawaddatul Khusna Rizqika ......cccevvrviinivsiiniisiininriniiriniciinicniinnenne

Dari Pangi ke Pamarrasan: Kuah Hitam sebagai Simbol Warisan dan Identitas Toraja
Tirstan ANUZErah RANUS .....ccveieieieiiieiciieieicictctees e

Jejak Islam dalam Tradisi Kuliner Lokal: Signifikansi Burasa'
pada Perayaan Hari Raya Masyarakat Bugis-Makassar
Azwar & ADAUr HAMAi USIMAN cueeiiiiiiiiiiieeeeeiiiieeeeeeetiiieeeeeeeviiiieeeeessssssssesssssssssssssssssssssnns

Bubur Podas: Cermin Identitas, Kebersamaan, dan Ketahanan Budaya
Masyarakat Melayu Pesisir Tanjungbalai
Syafaruddin Marpaung, S.Pd.,M.HUM .....ccccceiririniiiiiiiiiciciciciciciciccccc

Tawaro, Madi Kehidupan Tana Luwu: Merajut Kembali Identitas Pangan yang Terlupakan
Pardomuan Robinson SIhOMDbING .....cccveieieieiiiiiiiiiiiiiiciiiititititctccs

Daun Warisan, Buah Kehidupan: Pisang Bagi Masyarakat Bugis-Makassar
Cresentia Zita OCtaviani ....coceeeeeeieeieieee

Simbolisme Kuliner Bugis: Cerminan Identitas dan Harmoni Kehidupan Tradisional
Suciaty Pratiwi & Fitriani MUSMIta ....cceevvviiriiiiiiiiiiiiinicniiccicnrccseecniccseccsnece s

Sikkato: Simbol Identitas dan Pengikab Budaya Masyarakat Sulawesi Tenggara
ANdiINAN s

Jogja Tak Hanya Gudeg: Lima Pangan Lokal Pengganti Masi Sebagai Identitas Budaya
Y= AU Y= 10T =1 o [ RRRRR

Jukut Buangit: Makanan Lokal Warisan Leluhur dari Bali dengan Segudang Misteri
| Kadek Agus Ripaldi & Made Early Anjani  .....cccvvvvivriviinicnniniininicnecicnicncnccnesecnes

Dari Batang yang Lapuk, Tumbuh Kehidupan: Kisah Sagu dan Ulat Sagu
AaN NUrdian SAPULIa  eeeeivieiiiicicniiiiinies vttt



BIO DATA PENULIS

Judul Artikel : “Gastronomi Serba Hitam di Wilayah Bekas

Vorstenlanden””

Nama

Nama Pena

Tempat & Tanggal Lahir
Alamat

Nomor HP
Riwayat Pendidikan

Indra Fibiona

Indra Cuin

Pemalang, 31 Januari 1987

JI. Kaloran RT 04 RW 28, Dusun
Bakung, Desa Bangunharijo,
Kecamatan Sewon, Kabupaten Bantul
081216045758

S1 limu Sejarah, Universitas Gadjah
Mada

S2 Magister Administrasi Publik,
Universitas Gadjah Mada

Judul Artikel : “Dari Pangi ke Pamarrasan: Kuah Hitam
sebagai Simbol Warisan dan Identitas Toraja”

Nama

Nama Pena

Tempat & Tanggal Lahir
Alamat

Nomor HP
Riwayat Pendidikan

Tirstan Anugerah Ranus

Tirstan Ranus

Palopo, 26 Mei 2000

Jalan A. Pangerang, No. 22,

Kota Palopo

082247924752

Menempuh pendidikan SD sampai
SMA di Kota Palopo. Kemudian
melanjutkan perguruan tinggi

di Universitas Hasanuddin jurusan
lImu Sejarah.

Judul Artikel : “Jejak Islam dalam Tradisi Kuliner Lokal:
Signifikansi Burasa' pada Perayaan Hari Raya Masyarakat

Bugis-Makassar”

Nama

Nama Pena

Tempat & Tanggal Lahir
Alamat

Nomor HP
Riwayat Pendidikan

Azwar, S.E., M.Si., M.A.P

Azwar

Sungguminasa, 4 Maret 1985

Jalan Karaeng Loe Sero, No. 16,
Kelurahan Tombolo, Kecamatan Somba
Opu, Kabupaten Gowa, Provinsi Sulawesi
Selatan, 92114, Indonesia
+6281342670617

Universitas Islam Negeri (UIN) Alauddin,
Makassar, Indonesia, 2025-sekarang
Program Doktorl Dirasah Islamiyah (Dr.)
Konsentrasi: Ekonomi Islam dan Industri
Halal

Universitas Terbuka, Indonesia, 2022
Magister Administrasi Publik (M.A.P)
Konsentrasi: Administrasi Publik
Universitas Darul ‘Ulum, Jombang,
Indonesia, 2015 Magister Sains (M.Si.)
Konsentrasi: llImu Ekonomi

Universitas Patria Artha, Makassar,
Indonesia, 2012 Sarjana Ekonomi (S.E.)
Konsentrasi: Akuntansi

Sekolah Tinggi Akuntansi Negara (STAN),
Indonesia, 2004 Ahli Madya Pertama
(A.Ma.) /Diploma Konsentrasi: Keuangan
Negara (Kepabeanan dan Cukai)



Judul Artikel : “Bubur Podas: Cermin Identitas, Kebersamaan,
dan Ketahanan Budaya Masyarakat Melayu Pesisir

Tanjungbalai”

Nama

Nama Pena

Tempat & Tanggal Lahir
Alamat

Nomor HP
Riwayat Pendidikan

Syafaruddin Marpaung, .Pd.,M.Hum
Syafa Emhum

Tanjungbalai, 09 Januari 1977

JI. Anwar Idris LK Il Kelurahan Bunga

Tanjung, Kecamatan Datuk Bandar, Kota
Tanjungbalai, Sumatera Utara , 21367

082376418102

Mahasiswa S3, Semester 3, Jurusan Kajian
Bahasa Inggris Universitas Islam Sumatera
(UISU) Medan,

S2 Linguistik Terapan Bahasa Inggris
Universitas Negeri Medan, 2011

Guru SMA Negeri 2 Kota Tanjungbalai 2012
- sekarang

Judul Artikel : “Tawaro, Nadi Kehidupan Tana Luwu: Merajut
Kembali Identitas Pangan yang Terlupakan”

Nama

Nama Pena

Tempat & Tanggal Lahir
Alamat

Nomor HP
Riwayat Pendidikan

Pardomuan Robinson Sihombing

domu

Medan, 28 Juni 1988

Perumahan GMM Blok H2 no 8, Depok,
Jawa Barat

081271095616

D-IV STIS Jakarta

$2-Unpad

Judul Artikel : “Daun Warisan, Buah Kehidupan: Pisang Bagi
Masyarakat Bugis-Makassar””

Nama

Nama Pena

Tempat & Tanggal Lahir
Alamat

Nomor HP
Riwayat Pendidikan

Cresentia Zita Octaviani

Oshin

Makassar, 20 Oktober 1993
Perumahan Bumi Tamalanrea Permai
Blok H Lama No.288, Makassar
08981500093

SMA : Katolik Cenderawasih Makassar
S1 : Arkeologi Universitas Hasanuddin
Makassar



Judul Artikel : “Simbolisme Kuliner Bugis: Cerminan Identitas
dan Harmoni Kehidupan Tradisional”

Nama :  Suciaty Pratiwi

Nama Pena : Suci

Tempat & Tanggal Lahir  : Watansoppeng, 24 Mei 1993

Alamat :  Komp. Bumi Bosowa Permai Blok A3
Nomor 6 Kota Makassar

Nomor HP : 082311662206

Riwayat Pendidikan : S1 Pendidikan Bahasa Inggris (UNM)

S2 Pendidikan Bahasa Inggris (UNM)

Judul Artikel : “Sikkato: Simbol Identitas dan Pengikat Budaya
Masyarakat Sulawesi Tenggara”

Nama :  Andi Indah

Nama Pena : Dikara Anindya

Tempat & Tanggal Lahir  : 23 Oktober 1998

Alamat : JL.Alauddin Il, Pabentengan, Mangasa,
Tamalate, Kota Makassar.

Nomor HP : 082292954133

Riwayat Pendidikan :  Pernah bersekolah di SD Negeri 69

Boepinang, SMP Negeri 01 Poleang,
dan SMA Negeri 01 Bombana.
Kemudian melanjutkan pendidikan
sarjana di Universitas Halu Oleo
Kendari dan sekarang sedang
melanjutkan pendidikan magister di
Universitas Negeri Makassar.

Judul Artikel : “Jogja Tak Hanya Gudeg: Lima Pangan Lokal
Pengganti Nasi Sebagai Identitas Budaya”™

Nama :  Khalifatun Saudah

Nama Pena T -

Tempat & Tanggal Lahir  :  Sleman, 24 Februari 1997
Alamat :  Komp. PU Jeneberang

Nomor HP : 085700163012

Riwayat Pendidikan :  Alumni S1 Pendidikan Bahasa dan

Sastra Indonesia Universitas Ahmad
Dahlan Yogyakarta. Saat ini sedang
menempuh S2 Pendidikan Bahasa di
Universitas Negeri Makassar.




Judul Artikel : “Jukut Buangit: Makanan Lokal Warisan Leluhur
dari Bali dengan Segudang Misteri”

Nama : | Kadek Agus Ripaldi

Nama Pena :  Ripaldi

Tempat & Tanggal Lahir  :  Munduk, 14 Agustus 2005

Alamat : Jalan Nakula 10, Singaraja, Buleleng,
Bali

Nomor HP : 081913802446

Riwayat Pendidikan :  Lulus SMA dari SMA Negeri 1 Banjar

pada tahun 2024 dan sekarang tengah
menempuh pendidikan di Universitas
Pendidikan Ganesha dengan Program
Studi Biologi.

Judul Artikel : “Dari Batang yang Lapuk, Tumbuh Kehidupan:

Kisah Sagu dan Ulat Sagu”

Nama :  Aan Nurdian Saputra

Nama Pena :  Kebun Hobbit

Tempat & Tanggal Lahir ;.  Yogyakarta, 2 Oktober 1991

Alamat : Ternate

Nomor HP : 082339307619

Riwayat Pendidikan :  S1 Desain Komunikasi Visual, ISI
Yogyakarta Angkatan 2010




GASTRONOMI SERBA HITAM
DI WILAYAH BEKAS VORSTENLANDEN

Indra Fibiona, Mawaddatul Khusna Rizgika

Balai Pelestarian Kebudayaan Wilayah X

indra.fibiona@kemdikbud.go.id, khusnarizqika@gmail.com

I. PENDAHULUAN

Bekas wilayah Vorstenlanden saat ini
memiliki ragam kuliner yang luar biasa dari
segi bahan, cara pengolahan, hingga
penyajian. Kuliner Jawa telah berkembang
melintasi zaman dengan perpaduan tradisi
lokal yang kaya dan unsur-unsur budaya
luar, seperti India, Arab, Tionghoa, dan
Eropa. Meskipun makanan Jawa memiliki
karakteristik rasa manis yang dominan dan
penggunaan bahan-bahan lokal seperti
kedelai, ayam, daging sapi dan aneka
rempah, tetapi kehadiran diaspora dari
negara asing di Jawa menambah
keanekaragaman kuliner yang menarik pada
masa kini.

Vorstenlanden merupakan wilayah Jawa
yang berada di bawah kekuasaan empat
kerajaan dari Dinasti Mataram Islam, yakni
Kasunanan Surakarta Hadiningrat,
Kasultanan Ngayogyakarta Hadiningrat,
Kadipaten Mangkunegaran, dan Kadipaten
Pakualaman. Wilayah Vorstenlanden
memiliki dua hukum yang berlaku.
Wewenang kerajaan terbatas pada orang
Jawa yang berada di wilayah kekuasaan
mereka. Orang Eropa dan orang timur asing
menjadi tanggung jawab administratif dan
secara hukum penduduk Belanda.
Vorstenlanden menjadi satu-satunya
wilayah Jawa yang diperintah secara tidak
langsung dan dibebaskan dari banyak
peraturan kolonial. Sistem tanam paksa
misalnya, tidak diperkenalkan di wilayah ini
(Kahin, 2015).


mailto:indra.fibiona@kemdikbud.go.id
mailto:khusnarizqika@gmail.com

GASTRONOMI SERBA HITAM
DI WILAYAH BEKAS VORSTENLANDEN

Berdasarkan hukum administrasi
pemerintahan Republik Indonesia saat ini
bekas wilayah Vorstenlanden masuk ke
wilayah pemerintahan Provinsi Daerah
Istimewa Yogyakarta dan sebagian Provinsi
Jawa Tengah bagian selatan. Wilayah di
bawah penguasaan Kasultanan
Ngayogyakarta Hadinigrat dan Kadipaten
Pakualaman yaitu Kota Yogyakarta,
Kabupaten Sleman, Kabupaten
Gunungkidul, Kabupaten Bantul, dan
Kabupaten Kulonprogo. Sedangkan wilayah
bekas penguasaan Kasunanan Surakarta
Hadiningrat dan Kadipaten
Mangkunegaran, yaitu Kota Surakarta,
Kabupaten Sukoharjo, Kabupaten
Karanganyar, Kabupaten Boyolali,
Kabupaten Sragen, dan Kabupaten Klaten
(Daud, 2024).

Makanan tradisional ikonik dan terkenal dari
wilayah ini seperti gudeg, bakpia, brongkos,
apem, soto, sate, ingkung, tongseng, dan
berbagai jenis jenang menggunakan bahan
dan bumbu lokal. Santan dan gula kelapa
seringkali mendominasi bahan-bahan
makanan tersebut. Rempah-rempah khas
Nusantara menjadikan makanan kaya rasa.
Meskipun sambal atau cabai sering
disediakan secara terpisah, preferensi rasa
manis tetap menjadi ciri khas yang
membedakan kuliner di bekas wilayah
Vorstenlanden dibandingkan masakan
daerah lain. Kebijakan terkait pengelolaan
pertanian di wilayah ini tidak dipungkiri
telah turut memperkaya kuliner Jawa.

Dari sekian banyak kekayaan kuliner Jawa,
terdapat hidangan-hidangan yang menarik
perhatian tidak hanya dari segi rasa tetapi
juga penampilannya yang serba hitam atau
dominan berwarna gelap. Makanan
menjadi berwarna hitam disebabkan oleh
dua faktor penting, yaitu bahan yang
digunakan dan cara pengolahan. Beberapa
bahan pokok dan bumbu yang digunakan

dalam masakan Jawa, khususnya beras
ketan, kedelai hitam, kluwek, gula kelapa,
dan gula aren membuat warna makanan
lebih gelap. Sedangkan cara pengolahan
dengan metode bakar dan fermentasi juga
membuat makanan menjadi berwarna
hitam. Kuliner serba hitam masih jarang
diulas dan minim referensi. Padahal
makanan serba hitam memiliki ciri khas
yang tidak ditemukan dalam jenis kuliner
lainnya, yaitu tidak hanya memiliki
penampilan warna gelap tetapi juga
mengandung makna-makna yang belum
diungkap.

Penelitian mengenai makanan tradisional
Jawa berwarna hitam secara spesifik belum
pernah dilakukan, meskipun beberapa
penelitian mengenai kuliner Jawa secara
umum telah diulas. Buku karya Wahyudi
Pantja Sunjata, Sumarno, dan Titi
Mumfangati yang berjudul Kuliner Jawa
dalam Serat Centhini telah diterbitkan oleh
Balai Pelestarian Nilai Budaya D. I.
Yogyakarta tahun 2014 memaparkan
pemetaan beberapa kuliner Jawa yang
disebutkan dalam Serat Centhini. Beberapa
makanan masih sangat familiar di
masyarakat hingga kini. Selain itu, pernah
diterbitkan buku Makanan: Wujud, Variasi
dan Fungsinya serta Cara Penyajiannya pada
Orang Jawa Daerah Istimewa Yogyakarta
karya penulis Moertjipto, Jumeiri Siti
Rumijah, Moeljono, dan Juli Astuti terbitan
Direktorat Sejarah dan Nilai Tradisional
tahun 1993. Buku tersebut membahas
konsep makanan Jawa kaitannya dengan
teknik pengolahan makanan.

Penelitian ini secara khusus bertujuan
memetakan kuliner serba hitam di bekas
wilayah Vorstenlanden, meliputi bahan,
pengolahan, serta makna yang terkandung
di dalamnya dengan mempertimbangkan
konteks sejarah dan budaya. Penelitian ini
menggunakan pendekatan kualitatif dengan



merujuk pada metode sejarah, etnografi,
dan gastronomi untuk mengkaji jejak
historis, praktik budaya, serta nilai
gastronomi kuliner serba hitam. Data
diperoleh melalui studi arsip, pustaka,
wawancara dengan pelaku budaya, serta
observasi.

Secara umum makanan khas Yogyakarta dan
Surakarta diklasifikasi menjadi beberapa
jenis, yaitu makanan utama, lauk pauk
berkuah santan, lauk pauk berkuah lainnya,
lauk pauk tidak berkuah, kudapan kering,
kudapan basah, penyerta, dan minuman
(Gardjito, 2017). William Wongso (2016)
dalam bukunya yang berjudul Flavors of
Indonesia, William Wongso's Culinary
Wonders menuliskan kuliner di Jawa bagian
tengah didominasi oleh rasa manis dan
pedas yang berakar pada kebudayaan yang
berkembang di masa Dinasti Syailendra,
Dinasti Sanjaya, dan Kerajaan Jenggala pada
rentang masa abad ke-8 hingga ke-13
Masehi. Terdapat perbedaan kuliner untuk
konsumsi sehari-hari dan kuliner untuk
upacara adat, yang biasanya disajikan dalam
bentuk tumpeng.

Dari segi penamaan makanan tradisional
Jawa memiliki ciri khas yang cenderung
lugas. Nama kuliner sebagian memiliki
makna mendalam yang terhubung dengan
karakter makanan tersebut. Beberapa nama
makanan mengandung elemen onomatope
(tiruan bunyi) dan fonestemik (kombinasi
suara yang memiliki asosiasi dengan
sesuatu) yang mencerminkan bentuk,
tekstur, atau unsur-unsur indrawi dari
makanan itu sendiri. Nama-nama makanan
seringkali mengandung metafora yang
mencerminkan lingkungan sosial dan
budaya masyarakat. Makanan bukan
sekadar sumber energi, tetapi juga simbol
budaya yang kaya makna.

GASTRONOMI SERBA HITAM
DI WILAYAH BEKAS VORSTENLANDEN

Il. PEMBAHASAN

A. Jejak Geografis dan Sejarah dalam
Kuliner: Lanskap Pangan di Daerah
Istimewa Yogyakarta dan Jawa Tengah

Jejak geografis dan kuliner Yogyakarta dan
Jawa Tengah sangat erat kaitannya dengan
warisan budaya, sejarah, dan
keanekaragaman hayati setempat. Kuliner
mengandung narasi sejarah dan praktik
ekologi masyarakat setempat. Tradisi kuliner
di wilayah ini tidak hanya sekadar
memenuhi kebutuhan pangan, tetapi juga
menjadi bagian penting dalam kehidupan
sehari-hari, ritual, dan pariwisata di era kini.
Keberadaan lahan subur seperti dataran
rendah, pegunungan, dan sungai besar di
wilayah ini memengaruhi ketersediaan
bahan pangan lokal.

Wilayah sekitar Gunung Merapi misalnya,
dikenal dengan hasil pertanian sayuran,
biofarma, buah-buahan, dan peternakan.
Sementara pesisir selatan menyediakan
hasil laut yang melimpah. Wilayah Klaten
menjadi lumbung padi yang bahkan mampu
mengisi pasokan nasional. Daerah Kulon
Progo kaya akan perkebunan kelapa dan
produk turunannya. Petani kedelai hitam di
Bantul mampu mengolah lahan untuk
menghasilkan hasil pertanian kedelai hitam
salah satu terbaik dunia.

Ragam teknik pengolahan tradisional
memperkaya khazanah kuliner Jawa. Pada
dasarnya cita rasa orang Indonesia secara
umum sangat menggemari makanan yang
diolah dengan cara digoreng dan dibakar
menggunakan arang (Wongso, 2016). Teknik
memasak lainnya antara lain merebus dan
mengukus. Beberapa teknik yang lebih
rumit, yaitu fermentasi dengan melibatkan
mikroorganisme probiotik yang juga
berfungsi mengawetkan makanan, seperti
pada tempe, tape ketan, gatot, dan tape.
Teknik khusus lainnya yaitu masak lambat
seperti padagudeg.



GASTRONOMI SERBA HITAM
DI WILAYAH BEKAS VORSTENLANDEN

Bagi masyarakat Jawa makanan tidak hanya
untuk memenuhikebutuhan pokok manusia
sehari-hari, tetapi memiliki peran yang lebih
luas dalam hubungannya secara sosial,
budaya, dan spiritual. Salah satunya dalam
ritual Islam yang mencerminkan integrasi
praktik keagamaan dengan tradisi kuliner
lokal. Masyarakat Jawa di Gunungkidul
memanfaatkan tradisi pangan lokal sebagai
bagian dari upaya ketahanan pangan.
Berbagai ritual, seperti rasulan,
menggunakan makanan sebagai sarana
untuk melestarikan pengetahuan ekologi
dan identitas budaya (Sulistiyowati et al.,
2022).

Di Yogyakarta kuliner tradisional seperti
gudeg dan nasi liwet menjadi bagian penting
dari upacara keraton, seperti Sekaten atau
Grebeg Maulud, sebagai simbol harmoni
dan doa. Di perdesaan Jawa Tengah, tradisi
selamatan menggunakan tumpeng
menggambarkan rasa syukur kepada Tuhan
disertai hidangan pelengkap sebagai
identitas lokal, seperti ingkung ayam dan
lauk-pauk. Selamatan dilakukan dalam skala
kecil untuk memperingati hari-hari penting
di keluarga, tetapi juga dilakukan dalam
lingkup yang lebih luas secara komunal.
Selamatan yang paling umum ditemukan di
wilayah perdesaan adalah merti desa.

Salah satu ciri khas menonjol masakan Jawa
adalah rasa manis yang kuat. Cita rasa ini
memiliki akar konteks sejarah yang
mencerminkan respon masyarakat Jawa

terhadap sistem tanam paksa
(cultuurstelsel) yang diberlakukan
pemerintah kolonial Belanda mulai 1830 di
bawah pemerintahan Gubernur Jenderal
Van den Bosch. Sistem ini bertujuan
memulihkan keuangan pemerintah kolonial
Belanda setelah kerugian besar akibat
Perang Jawa (1825-1830). Penduduk
pribumi diwajibkan menggunakan 20% dari
[ahan mereka untuk menanam komoditas
yang ditentukan oleh Belanda, seperti tebu,
kopi, dan teh. Di Jawa Tengah dan Jawa
Timur, sebagian besar lahan pertanian
dialihkan untuk penanaman tebu, yang
mencapai 70% dari area persawahan di
wilayah tersebut.

Kondisi tersebut membuat kelangkaan
bahan pangan pokok, sehingga penduduk
lokal terpaksa mengonsumsi hasil tebu
untuk bertahan hidup. Gula tebu menjadi
bahan utama dalam masakan sehari-hari.
Tradisi ini bertahan selama ratusan tahun
hingga akhir masa kolonial. Kelangkaan
pangan juga mendorong masyarakat Jawa
untuk menciptakan makanan tahan lama,
seperti gudeg. Makanan ini tidak hanya
mengandalkan rasa manis sebagai ciri khas,
tetapi juga memanfaatkan gula sebagai
bahan pengawet alami. Gula mampu
menyerap cairan mikroba, sehingga
menghambat pertumbuhan
mikroorganisme dan memperpanjang umur
simpan makanan. Tradisi memasak dengan
rasa manis ini kemudian diwariskan secara
turun-temurun dan menjadi bagian integral
dariidentitas kuliner Jawa.

Gambar 1.

Sajian Selamatan

di Yogyakarta tahun 1890
Sumber: National Museum
van Wereldculturen



Masyarakat Jawa pada abad ke-19 dikenal
memiliki kebiasaan makan yang sederhana
dan hemat. Mereka umumnya memiliki pola
makan tiga waktu, yaitu makan pagi, makan
siang dan makan malam. Makan pagi
dilakukan dengan menyantap hidangan
ringan dan kadang-kadang dilakukan di
warung tempat makan sederhana yang
tersebar di lingkungan masyarakat. Makan
siang menjadi waktu makan utama dengan
porsi paling lengkap. Hidangan disiapkan
dan dikonsumsi di rumah, seringkali
melibatkan keluarga secara bersama-sama.
Serupa dengan pagi, makan malam
dilakukan dengan porsi lebih ringan.
Warung kembali menjadi tempat favorit
untuk menikmati hidangan sederhana.

Warung menjadi salah satu elemen penting
dalam kehidupan kuliner masyarakat Jawa
abad ke-19. Warung bukan hanya tempat
makan, tetapi juga menjadi pusat interaksi
sosial. Warung hadir dalam berbagai
bentuk, mulai dari pedagang keliling yang
menggunakan dua kotak kayu hingga
warung beratap yang lebih permanen.
Warung menyediakan makanan siap saji,
baik yang sederhana seperti nasi dengan

GASTRONOMI SERBA HITAM
DI WILAYAH BEKAS VORSTENLANDEN

Gambar 2.

Warung dengan sajian kuliner
lokal tahun 1920 di Yogyakarta
Sumber: National Museum
van Wereldculturen

lauk seadanya, hingga makanan manis
seperti kue-kue tradisional. Di sinilah
masyarakat dari berbagai kalangan
berkumpul, bercengkerama, dan menikmati
hidangan dengan suasana yang santai.

Di balik pola makan yang hemat, masyarakat
Jawa pada abad ke-19 memiliki kegemaran
besar terhadap makanan manis. Kue-kue
tradisional, seperti kwee-kwee (kue basah
berwarna-warni), agar-agar, cincau, dan
dawet menjadi favorit terutama pada acara-
acara istimewa. Kebiasaan ini tidak hanya
menjadi hiburan sederhana, tetapi juga
menunjukkan prioritas dalam
mengalokasikan pengeluaran. Bahkan,
masyarakat rela menghabiskan uang demi
menikmati hidangan manis saat perayaan.

Kegemaran terhadap makanan manis ini
dapat dilihat sebagai refleksi tradisi budaya
yang telah mengakar, sekaligus sebagai
bentuk pelarian dari tekanan hidup.
Makanan manis menjadi simbol
kemewahan kecil yang dapat dinikmati
bahkan dalam situasi sulit. Pola konsumsi
makanan masyarakat Jawa abad ke-19 juga
mencerminkan stratifikasi sosial. Kaum
bangsawan dan elite lokal memiliki akses



GASTRONOMI SERBA HITAM
DI WILAYAH BEKAS VORSTENLANDEN

terhadap makanan yang lebih beragam,
termasuk makanan yang diperkenalkan oleh
Belanda. Sementara itu, masyarakat umum
mengandalkan bahan makanan lokal yang
murah dan mudah didapat.

Warung, yang menjadi tempat makan
rakyat, berbeda dengan hidangan mewah di
keraton yang mencerminkan kekayaan dan
status sosial. Hidangan di keraton sering kali
menggunakan bahan-bahan terbaik dan
disajikan dengan presentasi yang megah,
menunjukkan perbedaan kelas yang sangat
jelas dalam masyarakat Jawa. Pola konsumsi
makanan masyarakat Jawa pada abad ke-19
meninggalkan jejak yang kuat dalam budaya
kuliner saat ini. Kesederhanaan dan
kegemaran terhadap makanan manis masih
menjadi ciri khas masakan Jawa. Warung
tradisional pun tetap bertahan sebagai
bagian dari kehidupan masyarakat, meski
telah bertransformasi sesuai dengan
kebutuhan zaman (Augusta de Wit, 2018).

Pada abad ke-20, perkembangan kuliner di
Jawa sangat dipengaruhi oleh persilangan
budaya lokal dengan tradisi kuliner dari
dunia luar, khususnya Eropa. Hal ini terlihat
jelas dalam masakan yang disajikan di
lingkungan keraton, yang menjadi pusat
budaya dan simbol kekuasaan. Proses
persiapan, penyajian, hingga konsumsi
sering disertai nilai-nilai filosofis dan
simbolis. Salah satu contoh adalah nasi liwet
sekul blawong, yang hingga kini dianggap
sebagai sajian khas keluarga Keraton
Yogyakarta. Hidangan ini tidak hanya kaya
rasa, tetapi juga penuh simbolisme yang
berkaitan dengan status, harmoni, dan rasa
syukur.

Namun, pada awal abad ke-20 unsur kuliner
Eropa tampak kuat masuk pada masakan
keraton. Tidak hanya terbatas pada jenis
masakan, tetapi juga dalam penyajian dan
pola makan. Hidangan seperti huzar salad,
yang berbasis sayuran dan mayones,

mencerminkan perkenalan masyarakat
Jawa dengan bahan-bahan dan teknik
masak Eropa. Selain itu, penggunaan daging
sapi dalam beef tongue steak menunjukkan
perubahan pola konsumsi protein, yang
sebelumnya lebih didominasi oleh unggas
dan ikan. Masuknya elemen kuliner Eropa
ini menciptakan identitas baru bagi
makanan keraton sebagai bentuk respon
terhadap masuknya unsur kuliner Eropa
tanpa kehilangan identitas (Park dan Kim,
2024).

B. Kuliner Serba Hitam: Sebuah
Representasi Gastronomi

Warna hitam membuat tampilan makanan
lebih istimewa karena berbeda dengan
tampilan makanan secara umum vyang
cenderung lebih kaya warna. Warna
tersebut muncul karena penggunaan bahan
masakan tertentu dan teknik pengolahan
khusus. Beberapa bahan masakan yang
mengandung warna hitam adalah ketan
hitam (Oryza sativa L. var glutinosa), kluwek
(Pangium edule), kedelai hitam (Glycine max
L. merrill), serbuk arang batang padi, dan
gulajawa.

Gula jawa menjadi bumbu yang dipakai di
banyak masakan Jawa untuk memunculkan
rasa manis yang khas. Gula jawa memiliki
aroma tanah dan rasa manis yang dalam
dengan warna yang sangat mirip dengan
molase (Yuen, 2019). Beberapa kuliner
serba hitam yang saat ini masih dapat
dijumpai di wilayah bekas Vorstenlanden
antara lain nasi blawong, brongkos,
besengek tempe benguk, madumongso,
ongol-ongol, dan bubursaren.

Nasi blawong memiliki ciri berwarna merah
gelap yang dihasilkan dari campuran aneka
rempah saat proses penanakan. Nasi
blawong disajikan dalam berbagai upacara
adat, seperti tingkeban, puputan,
selapanan, sunatan, tetesan, hingga
upacara kematian menjadikannya simbol



keakraban dan penghormatan dalam tradisi
Jawa (Santoso dan Harmayani, 2024). Nama
"blawong" diambil dari piring besar
berwarna biru (Belanda: blauw) yang
digunakan sebagai alas penyajian (Tempo,
2020).

Lauk-pauk yang melengkapi nasi ini tersaji di
sekelilingnya menciptakan harmoni rasa
dan estetika. Ayam, daging, dan tempe
bacem yang dominan manis, telur ayam
kampung pindang yang gurih, dendeng age
dan dendeng rag gurih-manis, lombok
kethok dari daging sapi dengan kecap dan
bumbu bawang merah utuh, kedelai hitam
goreng, krecek goreng, serta sayuran kubis-
buncis-taoge rebus bumbu gudangan
berpadu sempurna dengan nasi merah
(Santoso dan Harmayani, 2024).

Nasi blawong tidak hanya sekadar hidangan,
tetapi juga cerminan nilai harmoni dan
keberagaman rasa yang selaras dengan
tradisi masyarakat Jawa. Warna merah pada
nasi melambangkan keberanian dan
semangat, sementara biru dari piring
blawong mencerminkan ketenangan dan
keseimbangan. Komposisi lauk yang
beragam menunjukkan pentingnya
kolaborasi dan kebersamaan dalam budaya
Jawa. Hidangan ini menampilkan
keunggulan gastronomi tradisional Jawa
melalui penggunaan rempah-rempah lokal
dan metode memasak yang khas. Bumbu
kecap, bawang merah utuh, dan baceman
menjadi elemen kunci yang menghadirkan
rasa autentik sekaligus kaya gizi.

Kuliner berwarna hitam yang umum
dimasak atau dijual di warung-warung
wilayah Yogyakarta adalah jangan brongkos.
Kuah brongkos berwarna hitam karena
bumbu dari kluwek. Tekstur kuah santan
kental dengan rasa dominan gurih dan
manis, dicampur dengan aneka bahan
seperti telur rebus, koyor sapi, tahu, kacang
tunggak (kacang tholo), dan kulit melinjo.

GASTRONOMI SERBA HITAM
DI WILAYAH BEKAS VORSTENLANDEN

Sejauh ini belum terdapat data pasti yang
menunjukkan waktu pertama kali jangan
brongkos ini dibuat. Jangan brongkos
dikenal sebagai lauk nasi kalangan ningrat
karena dilihat dari bahan-bahannya yang
berbahan sapi dan bernilai ekonomi tinggi.
Kusmawati (2020) dalam artikelnya berjudul
“Brongkos: Menu Favorit Raja Jawa”
menuliskan bahwa brongkos menjadi salah
satu kuliner kesukaan Sri Sultan Hamengku
Buwono X (Kusmawati, 2020).

Besengek tempe benguk merupakan salah
satu sajian khas dari Dusun Nganggrung,
Kabupaten Kulon Progo. Masakan ini
menggunakan bahan utama tempe benguk,
yaitu tempe yang dibuat dari biji benguk
(Mucuna pruriens) yang dimasak dengan
santan dan bumbu rempah. Secara umum
besengek adalah jenis masakan bersantan
yang menggunakan bumbu dasar putih,
yaitu bawang putih, bawang merah,
ketumbar, kemiri, daun salam, lengkuas,
serai, dan daun jeruk purut. Proses
memasaknya yaitu campurkan santan,
bumbu, dan tempe benguk lalu masak
dengan api kecil hingga matang. Hidangan
ini disajikan sebagai lauk pendamping dan
disantap dengan geblek, yaitu makanan
berbahan tapioka yang digoreng hingga
renyah (Gardjito, dkk.,2017).

Gambar 3. Besengek tempe benguk
Sumber: Dokumentasi Penulis, 2015



GASTRONOMI SERBA HITAM
DI WILAYAH BEKAS VORSTENLANDEN

Kuliner berwarna hitam juga ditemui pada
makanan jenis kudapan. Salah satunya
madumongso hidangan manis yang kerap
disajikan dalam berbagai upacara
selamatan. Madumongso adalah salah satu
hidangan manisan tradisional Jawa yang
kerap hadir dalam berbagai upacara
selamatan. Hidangan ini dibuat dari tape
ketan hitam yang dimasak hingga
menghasilkan tekstur dan rasa yang kaya.
Proses pembuatannya memanfaatkan
bahan-bahan lokal seperti santan kelapa
dan gula merah, yang menciptakan cita rasa
manis, gurih, dan legit khas (Shurtleff dan
Aoyagi, 1979).

Madumongso terbuat dari adonan tape
ketan hitam, santan kelapa segar, gula
merah, dan gula pasir. Cara pengolahannya
yaitu adonan tersebut ditambah daun
pandan dan dimasak dengan api kecil sambil
terus diaduk untuk mengontrol tingkat
kematangan hingga menjadi kental,
berminyak, dan tidak lagi lengket di tangan.
Adonan didinginkan dan dibentuk dalam
porsi kecil dalam bungkusan kertas minyak
aneka warna yang memberikan kesan
estetis sekaligus menjaga keawetan
madumongso (Boga, 1997). Gula merah
memberikan rasa karamel alami yang
menonjolkan cita rasa kuliner tradisional
Jawa. Madumongso tidak hanya menjadi
simbol rasa syukur dalam ritual adat, tetapi
juga mencerminkan kreativitas masyarakat
Jawa dalam mengolah bahanlokal.

Kuliner lain yang menarik adalah jenang
saren yang menggunakan warna hitam
pekat. Makanan ini terbuat dari tepung
ketan. Warna hitam pekat dihasilkan dari
penggunaan tepung oman, yaitu tepung
abu merang atau batang padi. Bubur ini
memiliki tekstur lembut dengan pugasan di
atasnya berupa santan kental. Jika jenang
pada umumnya bercita rasa manis atau
gurih, jenang saren menghadirkan

kombinasi rasa yang lebih beragam, yakni
manis, gurih, dan pedas. Rasa pedas ini
muncul dari campuran rempah seperti jahe
dan cengkeh dalam proses pembuatannya.
Kehadiran rempah-rempah tersebut
memberikan sensasi hangat yang
menambah kekayaan rasa bubur ini.

Gambar 4. Bubur saren yang dipasarkan
dalam bungkusan daun pisang
Sumber: Dokumentasi Penulis, 2025

Rasa manis pada bubur saren diperoleh dari
penggunaan gula Jawa, sementara saus
santan memberikan sentuhan gurih. Jejak
rasa pedas dari rempah menjadikan
pengalaman mencicipi bubur ini berbeda
dari bubur tradisional lainnya. Kombinasi
rasa yang kompleks inilah yang menjadikan
bubur saren memiliki karakter kuat,
meskipun keberadaannya semakin jarang
dijumpai. Nama "saren" pada bubur ini
berasal dari kesamaan warna dengan
makanan bernama saren yang terbuat dari
darah hewan yang dimasak hingga
mengental dan padat.

Dalam kuliner Jawa, saren umumnya
dijadikan bahan masakan seperti sate atau
opor. Namun, nama ini terkadang
menimbulkan kesalahpahaman yang
menganggap bubur saren mengandung
bahan yang tidak halal. Hal ini mungkin
menjadi salah satu alasan bubur saren tidak
sepopuler bubur lainnya. Di Yogyakarta
bubur saren dijual di beberapa lokasi,



seperti Pasar Pujokusuman, kawasan Jero
Benteng, Pasar Pathuk, Pasar Kotagede, dan
Pasar Godean. Sedangkan di Solo makanan
ini lebih dikenal dengan jenang saren dan
dapat ditemukan di Pasar Gede.

Warna hitam dalam kuliner Jawa memiliki
makna yang beragam. Warna hitam pada
hidangan seperti nasi hitam atau olahan
berbahan dasar kedelai hitam
melambangkan kedalaman rasa dan
kompleksitas bahan yang digunakan. Selain
itu, warna hitam memiliki nuansa
kesakralan, yang melambangkan
penghormatan, keberkahan, dan kesucian
niat. Tradisi Jawa menggambarkan makanan
dengan elemen hitam diolah dengan penuh
perhatian sebagai bentuk penghormatan
terhadap alam dan Tuhan. Warna hitam juga
menjadi simbol keseimbangan, baik dalam
rasa maupun tampilan hidangan, seperti
penggunaan kecap manis yang menciptakan
harmoni antara rasa manis, asin, dan pedas.
Filosofi keseimbangan ini sangat penting
dalam kuliner Jawa untuk menciptakan
hidangan yang tidak hanya lezat tetapi juga
memuaskan secara visual dan emosional.

Keanekaragaman kuliner di Yogyakarta dan
Jawa Tengah mencerminkan hubungan erat
antara lanskap geografis dan budaya.
Kuliner tidak hanya menjadi pengalaman
rasa, tetapi juga cerminan cerita budaya dan
sejarah di baliknya. Kajian ini menegaskan
pentingnya memahami kuliner tradisional
sebagai warisan budaya yang memiliki nilai
sejarah, sosial, dan ekonomiyang besar.

lll. PENUTUP

Budaya lokal memainkan peran penting
dalam pengembangan tradisi kuliner serba
hitam di Daerah Istimewa Yogyakarta dan
Jawa Tengah, terutama dalam upacara-
upacara adat dan keagamaan. Selain itu,
dokumentasi kuliner berperan dalam
pelestarian budaya gastronomi mencakup

GASTRONOMI SERBA HITAM
DI WILAYAH BEKAS VORSTENLANDEN

pengumpulan data mengenai bahan
makanan, teknik memasak, serta cerita di
balik setiap hidangan. Revitalisasi resep
tradisional menjadi kunci dalam menjaga
keberlanjutan kuliner serba hitam yang
merupakan bagian dari warisan budaya
Indonesia. Upaya ini dapat ditempuh
dengan menghidupkan kembali resep-resep
kuno kepada generasi muda, serta adaptasi
resep tersebut untuk memenuhi selera
pasar modern.

Pendidikan gastronomi di Indonesia,
khususnya di daerah seperti Yogyakarta
(DIY) dan Jawa Tengah, berfokus pada
pelestarian dan promosi kuliner lokal.
Konsep pendidikan ini mengintegrasikan
pengetahuan tradisional dengan praktik
modern, memungkinkan masyarakat untuk
terlibat aktif dalam pengembangan
pariwisata gastronomi. Melalui pelatihan
yang berbasis pada produk lokal,
masyarakat dapat meningkatkan
keterampilan mereka dalam mengolah
makanan tradisional, yang penting untuk
mempertahankan identitas kuliner daerah
ditengahtren kuliner global.

Upaya ini membutuhkan dukungan penuh
dari berbagai pihak, termasuk pemerintah,
lembaga pendidikan, komunitas, dan sektor
swasta. Kebijakan yang mendukung
pelestarian kuliner tradisional sambil
mendorong inovasi dapat memastikan
bahwa kekayaan kuliner seperti Nasi
Blawong, Dawet Ireng, Madumongso, dan
hidangan lainnya tetap relevan di era
globalisasi. Selain itu, dokumentasi dan
narasi di balik setiap hidangan memberikan
wawasan yang lebih dalam kepada
masyarakat luas, memperkuat rasa bangga
akanidentitas budaya lokal mereka.



GASTRONOMI SERBA HITAM
DI WILAYAH BEKAS VORSTENLANDEN

DAFTAR PUSTAKA
Boga, Y. (1997). Kue-kue Indonesia. Gramedia Pustaka Utama.

Daud, M. F. R. (2024). “Mengungkap perubahan wilayah: transformasi Vorstenlanden dari
masa kemasa”dalam
https://www.kabarpalu.net/sejarah/1064652333/mengungkap-perubahan-
wilayah-transformasi-vorstenlanden-dari-masa-ke-masa. Diakses 20 Januari
2025.

Gardjito, M., dkk. (2017). Kuliner Yogyakarta pantas dikenang sepanjang masa. Gramedia
Pustaka Utama.

Kahin, A. (2015). Historical dictionary of Indonesia. Rowman & Littlefield.

Kusmawati. (2020). “Brongkos: menu favorit Raja Yogya” dalam Majalah Adiluhung Edisi 22:
Wayang, Keris, Batik dan Kuliner Tradisional. PT. Daniasta Perdana.

Park, E., & Kim, S.(2024). Handbook on food tourism. Edward Elgar Publishing.
Shurtleff, W., dan Aoyagi, A. (1979). The book of tempeh. Soyinfo Center.

Sulistiyowati, E., Setiadi., & Haryono, E. (2022). “Food traditions and biodiversity
conservation of the Javanese community in Gunungkidul Karst, Yogyakarta
Province, Indonesia” dalam Biodiversitas. doi: 10.13057/biodiv/d230443.

Tempo Publishing. (2020). Menilik kuliner Solo Yogyakarta yang memadukan dua dunia.
Tempo Publishing.

Umar Santoso & Eni Harmayani. (2024). Makanan pokok dan ragam hidangan nasi.
Penerbit Andi.

Wit, Augusta de. (2018). Java: facts and fancies. BoD —Books on Demand.

Wongso, W. (2016). Flavors of Indonesia: William Wongso's culinary wonders.
BAB Publishing.

Yuen, D. (2019). Indonesian cooking: satays, sambals, and more. Tuttle Publishing.

10


https://www.kabarpalu.net/sejarah/1064652333/mengungkap-perubahan-wilayah-transformasi-vorstenlanden-dari-masa-ke-masa.%20Diakses%2020%20Januari%202025
https://www.kabarpalu.net/sejarah/1064652333/mengungkap-perubahan-wilayah-transformasi-vorstenlanden-dari-masa-ke-masa.%20Diakses%2020%20Januari%202025
https://www.kabarpalu.net/sejarah/1064652333/mengungkap-perubahan-wilayah-transformasi-vorstenlanden-dari-masa-ke-masa.%20Diakses%2020%20Januari%202025

Dari Pangi ke Pamarrasan:
Kuah Hitam sebagai Simbol Warisan dan Identitas Toraja

Tirstan Anugerah Ranus

Program Studi Magister Sejarah, Universitas Hasanuddin

Pendahuluan

Kalau bicara soal Toraja, terbayang
pemandangan atap Tongkonan yang
menjulang ke langit, kemegahan upacara
Rambu Solo' dan Rambu Tuka', sampai
detail ukiran kayu yang sarat simbol. Semua
itu jadi bukti nyata betapa kuatnya warisan
leluhur di sana. Namun, di antara riuhnya
upacara dan megahnya arsitektur, ada
sebuah warisan yang berbisik lebih lembut
melalui indra pengecap. Dituturkan lewat
hidangan-hidangan otentik dari dapur
leluhur, sebuah warisan yang tak hanya
dilihat, tetapidirasakan.

Makanan di Toraja bukan hanya soal rasa
dan pengisi perut. la berfungsi sebagai

11

trstnar@gmail.com

media pewarisan nilai, sarana kebersamaan,
bahkan penandaidentitas. Hal ini tergambar
dalam lirik lagu Pantollo Toraya/Pa'piong
(2020) yang dinyanyikan oleh Rhonny Paulus
Rante: “tondok Toraya tondok mala'bi' buda
duka tu kande mammi'na kande jo mai
nenek todolota dipasiiru' sola tuak” [Negeri
Toraja, negeri yang mulia, banyak makanan
enaknya, makanan dari nenek moyang kita,
disajikan dengan tuak]. Intinya, lagu itu mau
bilang kalau kuliner Toraja itu sakral. Ini
bukan cuma soal resep, tapi soal menjaga
‘nyawa’' para pendahulu tetap ada ditengah-
tengah kita.

Di antara lautan kuliner Toraja, ada satu
‘permata hitam' yang mencuri perhatian,
namanya Pantollo Pamarrasan. Pantollo



Dari Pangi ke Pamarrasan:

Kuah Hitam sebagai Simbol Warisan dan Identitas Toraja

dapat diartikan masakan, sedangkan
Pamarrasan merupakan hasil biji pangi yang
diolah. Keunikan utamanya terletak pada
kuah berwarna hitam pekat, yang dihasilkan
dari proses pengolahan biji pangi (Pangium
edule). Pantollo Pamarrasan bukan hanya
kuliner sehari-hari, melainkan juga bagian
dari tradisi dan identitas orang Toraja. Ini
adalah kisah tentang Pantollo Pamarrasan.
Mulai dari petualangan mengolah biji pangi,
mengungkap makna dalam upacara adat,
dan merenungkan filsofinya. Kita juga akan
menghadapi kenyataan tentang ancaman
kelangkaannya, sambil mencari solusi untuk
menjaga warisaninitetap hidup.

Proses dan Pengolahan Pangi

Kisah Pamarrasan dimulai dari sebutir biji:
pangi (Pangium edule). Sebuah biji yang
paradoks, memegang potensi bahaya
sekaligus kenikmatan. Di tangan arif
masyarakat Toraja, melalui sebuah

pengolahan khas, racun itu dijinakkan.
Kearifan leluhur mengubah ancaman
menjadi anugerah, melahirkan bumbu
pekat yang menjadi jiwa masakanini.

Prosesnya dimulai dengan memilih buah
pangi yang benar-benar tua, sebab buah
yang belum matang dapat membahayakan
kesehatan. Setelah dipetik, buah dibelah
untuk mengeluarkan isinya. Isi buah
kemudian dijemur di bawah sinar matahari
hingga mengering dan berubah warna
menjadi kehitaman. Selama beberapa hari,
alam mulai melaksanakan tugasnya,
mengeringkan setiap biji hingga tak ada lagi
jejak basah tersisa. Setelah tahap
pengeringan selesai, biji pangi tersebut
kemudian dihaluskan melalui metode
penumbukan hingga menghasilkan bumbu
berwarna hitam pekat. Bubuk inilah yang
selanjutnya digunakan sebagai bumbu
dalam pembuatan hidangan Pantollo
Pamarrasan.

TR e

Bubuk Pamarrasan yang Sudah Kering
Sumber: Koleksi Pribadi Penulis

12



Dari Pangi ke Pamarrasan:

Kuah Hitam sebagai Simbol Warisan dan Identitas Toraja

Bubuk Pamarrasan yang pekat kemudian
menemukan pasangannya. la dipersatukan
dengan kekuatan bawang-bawangan,
kekayaan rasa kemiri, dan dihangatkan oleh
jahe, merica, serta lengkuas, menciptakan
sebuah ikatan rasa yang tak terpisahkan.
Cabai khas Toraja yang disebut katokkon
menambah rasa pedas yang tajam dan
aromatik. Daging babi merupakan bahan
utama yang paling umum digunakan, tetapi
dalam perkembangannya kerap kali
menggunakan daging kerbau, ayam, ikan air
tawar, atau belut. Hal ini menjadikan
siapapun bisa ikut duduk semeja dan
menikmati warisan kuliner Toraja ini, tanpa
perlu khawatir soal pantangan.

Secara teknik, bumbu halus yang telah
dicampur dengan pangi biasanya ditumis
terlebih dahulu hingga harum. Setelah itu
dimasukkan potongan daging yang sudah
direbus setengah matang. Kemudian
ditambahkan santan, garam, dan sedikit

gula untuk menyeimbangkan rasa. Selama
proses itu, bubuk pangi perlahan mengubah
warna kuah dari cokelat menjadi hitam
pekat. Warna hitam tersebut menjadi ciri
utama yang membedakan Pantollo
Pamarrasan dari masakan lain. Pada tahap
akhir, rasa disesuaikan dan hidangan diberi
taburan daun bawang segar sebelum
disajikan.

Hasil akhirnya berupa kuah kental berwarna
hitam dengan cita rasa yang kompleks, yakni
gurih, sedikit pahit, pedas, dan beraroma
kuat. Dalam penyajiannya, Pantollo
Pamarrasan biasanya dinikmati bersama
nasi. Perpaduan antara teknik tradisional
yang diwariskan secara turun-temurun
dengan cara memasak yang lebih praktis
memperlihatkan bagaimana masyarakat
Toraja mampu mempertahankan cita rasa
khasnya sambil beradaptasi dengan
perubahan zaman.

Hidangan Pantollo Pamarrasan yang Sudah Jadi
Sumber: Koleksi Pribadi Penulis

13



Dari Pangi ke Pamarrasan:

Kuah Hitam sebagai Simbol Warisan dan Identitas Toraja

Pantollo Pamarrasan dalam Sejarah
dan Tradisi

Sebagaimana dikemukakan oleh
Tarumingkeng (2024) dalam kebudayaan
Toraja, setiap perayaan dan upacara selalu
diiringi oleh kehadiran makanan yang
memiliki kedudukan istimewa. Hidangan
yang disajikan tidak hanya berfungsi sebagai
pemenuhan kebutuhan jasmani, melainkan
juga menjadi media untuk mengekspresikan
nilai-nilai sosial, spiritual, dan kepercayaan
yang telah diwariskan turun-temurun.

Akar Pantollo Pamarrasan tertanam jauh di
dalam memori kolektif masyarakat Toraja,
bukan di dalam buku resep. Sejak kecil,
anak-anak diperkenalkan pada pohon pangi,
di bawah rindang pohon pangi, para orang
tua akan menunjuk, 'Ini buah yang sudah
tua,' sembari menjelaskan rahasia
menaklukkan racun di dalamnya. llmu ini
terus mengalir dari generasi ke generasi
sehingga Pantollo Pamarrasan tidak hanya
hadir di meja makan, tetapi juga dalam
pendidikan budaya keluarga.

Hidangan ini kerap muncul pada acara
keluarga atau momen adat. Proses
memasaknya sering melibatkan lebih dari
satu orang, menciptakan suasana gotong
royong di dapur: ada yang mengaduk kuah,
menambahkan bumbu, mencicipi, dan
berbincangringan. Kebersamaan inilah yang
menjadikan Pantollo Pamarrasan lebih dari
sekadar makanan, bukan lagi soal rasa di
lidah, tapi soal proses ia bisa membuat
ikatan antar keluarga danteman.

Rambu Solo’

Salah satu karakteristik upacara kematian
Rambu Solo' adalah penyajian hidangan
dalam volume yang sangat besar. Praktik ini
memiliki dua fungsi utama: pertama,
sebagai bentuk keramahan untuk menjamu
seluruh tamu yang hadir, dan kedua, sebagai
simbol prestise dan penghormatan dalam

14

pelaksanaan ritual. Darah hewan yang
tertumpah dalam prosesi ini menjadi
jembatan antara dua dunia. Bagi dunia yang
kasat mata, ia adalah cerminan martabat
dan kedudukan sosial sebuah keluarga.
Namun bagi dunia arwah, ia adalah
persembahan tulus, sebuah bekal suci
mengiringi perjalanan sang mendiang ke
alam keabadian. Daging yang telah
dipersembahkan dalam ritual itu kemudian
menemukan takdirnya di tangan para juru
masak. la diolah menjadi beragam
santapan, dengan Pantollo Pamarrasan
sebagai salah satunya. Di meja perjamuan,
hidangan hitam ini menjadi saksi bisu,
menyatukan yang hadir dalam satu
lingkaran kebersamaan dan penghormatan.

Rambu Tuka’

Di sisi lain yang penuh sukacita, Pantollo
Pamarrasan juga hadir memeriahkan
upacara Rambu Tuka'. Ini adalah momen-
momen masyarakat Toraja merayakan
kebahagiaan. Mulai dari menyatukan dua
keluarga dalam pernikahan, menyambut
anggota keluarga baru, sampai bersyukur
atas rumah baru yang akan ditinggali. Dalam
konteks upacara ini, makanan memiliki
makna yang lebih dari sekadar jamuan; ia
menjadi simbol rasa syukur dan
kebahagiaan atas berkat yang diterima.
Setiap hidangan disiapkan dengan penuh
perhatian sebagai ungkapan terima kasih
kepada dewa-dewa dan roh leluhur.
Perjamuan bersama juga berfungsi
mempererat hubungan sosial, menciptakan
suasana kebersamaan, dan memperkuat
ikatan di antara anggota komunitas. Pada
akhirnya, menyajikan Pantollo Pamarrasan
itu punya makna berlapis. Di satu sisi, ini
adalah cara tuan rumah menunjukkan
keramahan mereka. Tapi di sisi lain yang
lebih dalam, hidangan ini adalah simbol
kebersamaan dan rasa terima kasih yang
menjadi ciri khas masyarakat Toraja.



Dari Pangi ke Pamarrasan:

Kuah Hitam sebagai Simbol Warisan dan Identitas Toraja

Ma'parundun

Pantollo Pamarrasan seringkali menjadi
salah satu hidangan yang dihidangkan pada
upacara pernikahan Ma'parundun.
Penyediaannya dalam kuantitas besar
memiliki fungsi ganda: sebagai wujud
keramahan untuk menyambut tamu dan
merayakan reunifikasi dua keluarga, serta
sebagai medium simbolis yang
merepresentasikan harapan akan
keberlimpahan, kebahagiaan, dan berkah
bagi pasangan pengantin. Selain jadi ajang
syukuran, momen makan bersama ini punya
'sihir'-nya sendiri: ia jadi perekat yang
ampuh untuk memperkuat tali silaturahmi
antar keluarga dan tetangga.

Ma'bugi

Dalam konteks upacara syukuran panen
yang dikenal sebagai Ma'bugi, penyajian
pangan memegang peranan sentral.
Berbagai jenis makanan yang diolah dari
hasil bumi setempat dipersiapkan untuk
kemudian disantap bersama sebagai simbol
ungkapan terima kasih. Padi, sayur, dan
buah menjadi bahan utama dalam hidangan
perayaan ini, dan Pantollo Pamarrasan kerap
hadir di antaranya. Setiap sajian
melambangkan rasa terima kasih atas panen
yang melimpah sekaligus penghormatan
kepada alam dan dewa kesuburan. Melalui
perjamuan ini, masyarakat memperkuat
semangat kebersamaan dan mempererat
hubungan sosial setelah bekerja bersama di
ladang sepanjang musim tanam.

Salah seorang masyarakat Toraja
menuturkan kuah hitam Pantollo
Pamarrasan punya filosofi yang sama
berhubungan ukiran khas Toraja. Warna
hitamnya melambangkan sesuatu yang
mendasar dan kuat. la mungkin terlihat
simpel, tapi justru warna hitam itulah yang
menjadi fondasi bagi seluruh identitas dan
keindahan budaya Toraja.

15

Warna Hitam Pantollo Pamarrasan

Bagi kita yang tidak terbiasa, makanan hitam
mungkin kurang menggugah selera. Namun
di Toraja, di balik warna pekat itu ada cerita
besar. Hitam adalah warna kehormatan,
sama seperti pada ukiran kayu mereka yang
legendaris. Warna itu melambangkan
pondasi yang kuat, kesuburan, dan siklus
kehidupan. Filosofi inilah yang membuat
Pantollo Pamarrasan bukan cuma lezat, tapi
juga bermakna.

Kuah hitam pekatnya merepresentasikan
perjalanan hidup manusia yang penuh
dinamika: pahit, gurih, pedas, semua
bercampur menjadi kesatuan. Kuah
hitamnya adalah cerminan dari sisi
kehidupan yang tak selalu cerah. Hidangan
ini dapat mengajarkan bahwa di antara
manisnya tawa, akan selalu ada pahitnya
ujian. Namun, justru dalam kebersamaan di
meja makan itulah, kita menemukan
kekuatan untuk mengubah setiap kegelapan
menjadiharapan

Pantollo Pamarrasan juga memperkuat
kebersamaan. Kebiasaan memasaknya
dalam volume besar menjadikannya sarana
solidaritas yang efektif. Aktivitas mulai dari
memasak hingga menyantapnya bersama-
sama, dengan demikian, bukan sekadar
berbagi hidangan, melainkan sebuah proses
berbagi cita rasa, memori, dan identitas
budaya yang sama.

Ancaman Kelangkaan dan Perubahan
Gaya Hidup

Setelah memahami betapa dalamnya
makna Pamarrasan, ada sebuah ironi yang
menyedihkan. Di balik kekuatannya sebagai
simbol identitas, warisan kuliner ini justru
sedang berada dalam kondisi yang rapuh
dan terancam. Dilansir dari Liputan6.com
(11 September 2023), Pantollo Pamarrasan
termasuk salah satu hidangan tradisional
Toraja yang mulai langka. Ada beberapa



Dari Pangi ke Pamarrasan:

Kuah Hitam sebagai Simbol Warisan dan Identitas Toraja

faktor yang memengaruhi berkurangnya
keberadaan Pamarrasan di tengah
masyarakat Toraja masa kini.

Pertama, ketersediaan bahan pangi semakin
terbatas, terutama di daerah perkotaan.
Proses modernisasi di Tana Toraja
menyebabkan perubahan fungsi lahan yang
cukup besar, dari pertanian tradisional dan
hutan menjadi permukiman serta fasilitas
publik, sehingga berpengaruh pada
berkurangnya tanaman lokal yang dulu
tumbuh di kebun dan hutan. Pohon pangi,
yang dahulu melimpah di kebun rakyat, kini
jarang ditanam di daera perkotaan karena
dianggap tidak memiliki nilai ekonomi
langsung. Modernisasi pertanian yang
berorientasi pasar membuat tanaman
pangan lokal seperti pangi terpinggirkan
oleh komoditas yang lebih menguntungkan.
Kondisi ini berdampak tidak langsung
terhadap ketersediaan bahan seperti pangi,
yang merupakan bahan utama Pantollo
Pamarrasan.

Kedua, generasi muda Toraja kini lebih akrab
dengan makanan instan dan kuliner
modern. Meningkatnya mobilitas sosial dan
kontak dengan dunia luar mengubah pola
konsumsi masyarakat Toraja. Mereka yang
merantau ke kota-kota besar
mempertahankan identitas melalui ritual
dan kekerabatan, namun praktik budaya
sehari-hari seperti memasak makanan
tradisional mulaijarang dilakukan.

Kondisi ini memperlihatkan bahwa
modernisasi dan mobilitas sosial tidak
hanya mempengaruhi cara makan, tetapi
juga perlahan memisahkan masyarakat dari
akar ekologis dan simbolik budayanya. Jika
tren ini dibiarkan, bukan hanya resep yang
hilang, tetapi juga pengetahuan lokal
tentang bagaimana mengolah pangi agar
aman. Hilangnya Pantollo Pamarrasan dapat
diartikan hilangnya salah satu penanda
identitas Toraja.

16

Upaya Pelestarian

Tantangan memang ada, tapi ini bukan akhir
dari cerita Pantollo Pamarrasan. Kabar
baiknya, pintu untuk menjaga warisan
kuliner ini tetap hidup masih terbuka sangat
lebar. Oleh karena itu, melalui intervensi
yang tepat dan kolaborasi strategis,
keberlanjutan Pantollo Pamarrasan dapat
diupayakan secara efektif.

Upaya pelestarian paling efektif harus
dimulai dari rumah, dengan terus
mengenalkan Pantollo Pamarrasan kepada
anak-anak. Libatkan mereka secara
langsung dalam setiap langkah memasak,
mulai dari memilih bahan hingga proses
mengolah pangi yang unik. Pengalaman
langsung inilah yang akan menanamkan
rasa cinta dan kepemilikan terhadap
warisan kuliner keluarga sejak usia dini.

Di tingkat komunitas, Pantollo Pamarrasan
bisa dijadikan hidangan wajib dalam acara
keluarga, pesta adat, atau festival kuliner.
Dengan demikian, generasi muda terbiasa
mencicipi dan mengenali Pantollo
Pamarrasan sebagai bagian dari kehidupan
sehari-hari.

Lebih luas lagi, Pantollo Pamarrasan
berpotensi menjadi daya tarik wisata
kuliner. Wisatawan yang datang ke Toraja
tidak hanya menyaksikan upacara adat atau
keindahan alam, tetapi juga bisa mencicipi
Pantollo Pamarrasan sebagai pengalaman
budaya. Saat ini hidangan ini bahkan mulai
dipromosikan sebagai ikon kuliner khas
Toraja dalam paket wisata budaya.

Dalam konteks pariwisata warisan, Pantollo
Pamarrasan dapat berfungsi sebagai
jembatan antara pelestarian budaya dan
ekonomi lokal. Pengalaman kuliner yang
autentik memperkaya kunjungan
wisatawan sekaligus memperkuat
kebanggaan masyarakat terhadap
identitasnya.



Dari Pangi ke Pamarrasan:

Kuah Hitam sebagai Simbol Warisan dan Identitas Toraja

Lebih jauh, Pantollo Pamarrasan dapat
dipandang sebagai bagian dari intangible
cultural heritage, warisan budaya takbenda
yang serupa dengan musik, tari, atau ritual
adat. Seperti halnya kimchi di Korea atau
pizza di Italia yang diakui sebagai identitas
kuliner, Pantollo Pamarrasan
mencerminkan bagaimana makanan
menjadi simbol jati diri sekaligus
perlawanan terhadap homogenisasi global.
Dengan menjaga Pantollo Pamarrasan,
masyarakat Toraja sesungguhnya sedang
menjaga cara hidup dan kebudayaannya.

Selain itu, dokumentasi tertulis maupun
visual penting untuk dilakukan. Resep, cara
pengolahan, hingga filosofi Pantollo
Pamarrasan perlu ditulis, difoto, dan
difilmkan agar tersimpan rapi dan dapat
dipelajari generasi berikutnya. Dengan
begitu, pengetahuan ini tetap hidup
meskipun praktik memasaknya semakin
jarang.

Jika dikelola serius, Pantollo Pamarrasan
tidak hanya melestarikan budaya, tetapi
juga bisa menjadi bagian dari
pengembangan ekonomi kreatif berbasis
kuliner lokal. Pada akhirnya, Pamarrasan
tidak lagi dianggap sebagai makanan 'jadul’,
melainkan menjadi bagian yang keren dan
tak terpisahkan darisetiap perayaan.

17

Penutup

Hidangan seperti Pantollo Pamarrasan
adalah bukti nyata bahwa makanan lokal
jauh lebih berharga daripada sekadar
pengisi perut. la adalah cerminan jati diri
kita, sebuah 'KTP' budaya yang
menceritakan dari mana kita berasal. Pada
akhirnya, di setiap suapannya tersimpan
jejak sejarah para leluhur, dan di setiap
perjamuannya terjalin ikatan kebersamaan
yang membuat kita kuat. Dari biji pangi yang
diolah dengan sabar hingga menjadi bumbu
hitam, lahirlah kuah pekat yang
mengandung filosofi mendalam. la hadir di
meja keluarga, dalam acara adat, dan dalam
simbol-simbol budaya.

Apa jadinya jika kuah hitam ini yang lezat ini
sudah jarang ditemukan atau tidak bisa
ditemukan lagi? Bayang-bayang kelangkaan
yang kini menyelimuti Pantollo Pamarrasan
menjadi pengingat bahwa warisan kuliner
bisa hilang jika tidak dijaga. Karena itu,
upaya pelestarian perlu dilakukan bersama:
oleh keluarga, komunitas, dan lembaga
kebudayaan. Menjaga Pantollo Pamarrasan
berarti menjaga jati diri Toraja. Karena
menjaga Pamarrasan berarti menjaga cerita
tentang siapa orang Toraja. Pada akhirnya,
menjaga Pamarrasan adalah sebuah
investasi budaya, memastikan kuah
hitamnya tetap menjadi simbol kehidupan,
bukan sekadar catatan kaki dalam sejarah
kuliner.



Dari Pangi ke Pamarrasan:
Kuah Hitam sebagai Simbol Warisan dan Identitas Toraja

DAFTAR PUSTAKA

Adams, K. M. (2022). Seni sebagai Politik: Memahat Ulang Identitas dan Kuasa Lewat
Pariwisata di Tana Toraja (N. Sirimorok, Ed.; A.J. Rachman, Trans.). Makassar:
Ininnawa.

Bessiere, J., & Tibére, L. (2022). Foodways as Intangible Cultural Heritage: Identity,
transmission, and globalization. International Journal of Intangible Heritage,
17(1), 1-15.

Liputan6.com. (2023, September 11). 5 Makanan Khas Toraja yang Unik dan Langka.
Liputan6. https://www.liputan6.com/lifestyle/read/5391606/5-makanan-
khas-toraja-yang-unik-dan-langka

Paulus Rante, R.(2020). Pantollo Toraya/Pa'piong [Lagu]. Toraja Music.

Ramlah, R., Rijal, S., & Rahim, A. (2021). Local Wisdom of Bugis—Makassar People in
Traditional Food. Food Science and Technology Journal, 3(2), 55—-64.

Rijal, S., Rahim, A., & Abdullah, S. (2020). Traditional Foods as a Cultural Heritage in South
Sulawesi. Journal of Gastronomy Tourism, 5(1), 23-34.

Shah, R. (2018). Food, identity, and culture. Oxford University Press.
Tarumingkeng, R. C. (2024). Tana Toraja: Tradisi, Adat Istiadat, serta Filosofi Hidup.

Visit Toraja. (n.d.). Local Food of Toraja. VisitToraja.com. Retrieved September 2025, from
https://www.visittoraja.com/local-food

Yulianti, E., & Rahmawati, N. (2021). Potential and Utilization of Pangi Plant (Pangium edule)
as Traditional Food. Journal of Ethnobotany, 12(3), 112-121.

TVRI. (2022, September 3). Mari Makan!!! Pantollo Pamarrasan — Kuliner Khas Toraja
[Video]. YouTube. https://youtu.be/s-cgVzZ5WGzA

18


https://www.visittoraja.com/local-food?utm_source=chatgpt.com
https://youtu.be/s-cgVz5WGzA

Jejak Islam dalam Tradisi Kuliner Lokal:
Signifikansi Burasa' pada Perayaan Hari Raya
Masyarakat Bugis-Makassar

Azwar

Institut Agama Islam STIBA Makassar, Indonesia

PENDAHULUAN

Pangan lokal dalam studi antropologi dan
kajian budaya tidak lagi dipandang sebatas
pemenuhan kebutuhan biologis, melainkan
sebagai konstruksi sosial yang sarat dengan
makna simbolis, identitas kolektif, serta
sarana transmisi nilai budaya lintas generasi
(Hidayat, 2024). Makanan tidak hanya hadir
di meja makan, tetapi juga dalam ritual
keagamaan, perayaan komunal, serta narasi
sejarah suatu komunitas (Dharojah et al.,
2025). Pangan lokal merupakan medium
penting untuk memahami dinamika
hubungan antara tradisi, agama, dan
identitas (Wachidah etal., 2025)

19

azwar.iskandar@gmail.com

Abur Homdi Usman

Universiti Islam Selangor (UIS), Malaysia
aburhamdi@uis.edu.my

Dalam konteks Nusantara, pangan memiliki
keterkaitan erat dengan sejarah panjang
perdagangan, interaksi budaya (Raodah,
2024), dan proses Islamisasi yang
berlangsung sejak abad ke-13 (Rahman,
2023). Islamisasi tidak hanya membentuk
sistem kepercayaan dan hukum, tetapi juga
memberi warna pada praktik kuliner
masyarakat (Hartati & Karim, 2023). Salah
satu contoh yang menonjol adalah burasa’,
hidangan khas Bugis-Makassar (RRI.Co.ld,
2024). Burasa' bukan hanya dikenal sebagai
makanan sehari-hari, tetapi memiliki
kedudukan istimewa dalam momen
keagamaan, khususnya perayaan ldulfitri.


mailto:azwar.iskandar@gmail.com
mailto:aburhamdi@uis.edu.my
mailto:azwar.iskandar@gmail.com

Jejak Islam dalam Tradisi Kuliner Lokal:
Signifikansi Burasa' pada Perayaan Hari Raya
Masyarakat Bugis-Makassar

Praktik pembuatan dan penyajian burasa'
acap kali dilandasi nilai-nilai religius, seperti
doa sebelum memasak, kerja kolektif yang
merefleksikan ukhuwah, serta pemaknaan
simbolisnya sebagai “pangan suci” pada hari
raya (Rismawidiawati, 2020). Dalam
kerangka ini, kajian atas burasa' tidak
semata-mata mengungkap kekayaan kuliner
lokal, melainkan juga membuka ruang
analisis tentang relasi adat dan syariat, serta
bagaimana identitas Muslim Bugis-
Makassar terartikulasikan melalui praktik
pangan. Oleh sebab itu, kajian tentang
burasa' menjadi relevan dan signifikan
bukan hanya bagi studi kuliner atau budaya,
tetapi juga bagi wacana lebih luas mengenai
hubungan Islam dan masyarakat lokal.

Kajian mengenai kuliner Nusantara memang
telah berkembang dalam berbagai disiplin,
mulai dari perspektif pariwisata yang
menekankan potensi daya tarik wisata
kuliner (Primasari & Siswojo, 2012; Sunaryo,
2019; Wijayanti, 2020), ekonomi kreatif
yang melihat makanan tradisional sebagai
aset komodifikasi dan branding lokal
(Hutabarat, 2015; Sari, 2018), hingga aspek
kesehatan yang menyoroti kandungan gizi
serta implikasi diet tradisional (Dewi, 2021).
Meskipun demikian, dimensi religius dan
jejak Islam dalam kuliner lokal masih belum
banyak mendapatkan perhatian serius
dalamliteratur akademik.

Lebih jauh, dalam konteks Bugis-Makassar,
kajian tentang pangan tradisional umumnya
menekankan aspek etnografi (Khalisah et
al., 2024), warisan budaya (Anisa et al.,
2022), dan praktik sosial (Suci, 2021). Studi-
studi tersebut cenderung menempatkan
kuliner sebagai simbol identitas etnik dan
instrumen kohesi sosial. Akan tetapi,
dimensi religius sebagai unsur yang
mungkin melekat dalam praktik
kuliner—seperti pada penyajian
burasa'—sering kali berada di pinggiran
analisis atau kajian.

20

Keterbatasan tersebut menimbulkan
research gap yang signifikan: bagaimana
pangan lokal (burasa') berfungsi sebagai
medium relasi antara adat dan syariat Islam
dalam membentuk praktik keagamaan
masyarakat Muslim, khususnya di Bugis-
Makassar. Kekosongan kajian inilah yang
perlu diisi agar pemahaman mengenai
kuliner Nusantara tidak terjebak pada
dimensi praktis dan ekonomis semata,
melainkan juga membuka ruang bagi
analisis religius-kultural yang lebih
komprehensif.

Urgensi kajian ini terletak pada kebutuhan
mendesak untuk menegaskan kembali
peran pangan lokal sebagai bagian integral
dari identitas Muslim Nusantara. Oleh
karena itu, kajian ini dirancang untuk
mengkaji burasa' sebagai medium penting
dalam relasi antara Islam, budaya, dan
kuliner lokal. Tujuan penelitian diarahkan
pada tiga ranah utama. Pertama, kajian ini
berupaya mendeskripsikan representasi
nilai-nilai Islam yang tercermin dalam
praktik pembuatan dan penyajian burasa’,
baik melalui simbolisme bahan, proses
pengolahan, maupun konteks ritual yang
menyertainya. Kedua, kajian ini
menganalisis makna sosial-budaya burasa'
dalam perayaan Idulfitri masyarakat Bugis-
Makassar, sehingga dapat dipahami
bagaimana kuliner ini berfungsi sebagai
sarana kohesi sosial sekaligus ekspresi
religius komunitas Muslim lokal. Ketiga,
kajian ini menegaskan posisi burasa' sebagai
simbol identitas budaya-religius yang
mengartikulasikan dialog dinamis antara
Islam dan tradisi lokal, serta memperkaya
khazanah kuliner Nusantara dalam
perspektif keislaman. Kebaruan (novelty)
kajian ini terletak pada pendekatan
interdisipliner yang memandang burasa'
bukan sekadar kuliner tradisional, tetapi
sebagai produk kultural-religius yang



menegosiasikan nilai Islam dengan tradisi
Bugis-Makassar, sekaligus sebagai locus
interaksi agama, budaya, dan identitas.
Kajian ini melengkapi kajian kuliner
Nusantara serta berkontribusi pada food
and religion studies, antropologi Islam, dan
diskursus identitas Muslim Asia Tenggara.

Representasi dan Pemaknaan Nilai-nilai
Islam dalam Pembuatan dan Penyajian
Burasa’

Burasa' sebagai kuliner khas Bugis-Makassar
memiliki struktur bahan yang
sederhana—beras, santan, dan daun
pisang—namun sarat makna religius dan
simbolik. Beras, sebagai makanan pokok
masyarakat Muslim Nusantara, dapat
dimaknai sebagai lambang kehidupan,
kecukupan, dan rezeki (al-rizqu) yang baik
dan halal untuk dikonsumsi, dianugerahkan
Allah kepada manusia (Q.S. al-Bagarah [2]:
172). Santan, yang dihasilkan dari kelapa,
dimaknai sebagai simbol kenikmatan dan
kenyamanan (Saiful, 2022), sekaligus
keberlanjutan manfaat kolektif, sehingga
melambangkan barakah—nilai keberkahan
yang tidak sekadar hadir dalam bentuk
materi, tetapi juga dalam luasnya manfaat
yang dirasakan bersama. Sementara itu,
daun pisang yang berfungsi sebagai
pembungkus sekaligus penanda
perlindungan (Nugrahani & Parela, 2022),
mengandung makna teologis mengenai
pentingnya menjaga kesucian lahir dan
batin dalam setiap amal ibadah,
mengajarkan bahwa setiap amal, sekecil apa
pun, harus dilindungi dan dijaga niatnya
agar tetap ikhlas, murni, hanya karena Allah.

Berdasarkan pemaknaan tersebut,
kombinasi bahan dasar burasa' tidak hanya
memenuhi kebutuhan biologis, melainkan
juga meneguhkan keterhubungan antara
pangan, nilai kesucian, dan orientasi
spiritual. Filosofinya jelas: al-rizqu tidak

21

Jejak Islam dalam Tradisi Kuliner Lokal:
Signifikansi Burasa' pada Perayaan Hari Raya
Masyarakat Bugis-Makassar

dimaknai sebatas kepemilikan individu,
melainkan amanah yang harus dibagi; rizqan
tayyiban tidak sekadar halal secara hukum,
tetapi juga baik secara sosial karena diolah
dalam suasana kebersamaan; barakah lahir
bukan dari banyaknya hasil, tetapi dari
rezeki yang dibagi dan dirasakan bersama;
dan ikhlas menjadi fondasi yang menjaga
seluruh aktivitasinitetap bernilaiibadah.

Gambar 1. Burasa' Khas Bugis-Makassar
Sumber: detikfood (2025)

Bagi orang Bugis yang menganut agama
Islam, Hari Raya ldulfitri adalah hajatan
besar yang diperingati dengan penuh
kekhusyukan sekaligus keceriaan. Lebaran
tidak hanya menjadi simbol kemenangan
spiritual, tetapi juga momentum penegasan
bahwa masyarakat Bugis tetap memegang
teguh adat warisan leluhur. Bukti nyatanya
terletak pada eksistensi tradisi ma'burasa’
(Tempo.Co, 2024). Bagi masyarakat Bugis,
Lebaran takkan lengkap tanpa melakoni
tradisi ini, yang berarti membuat kuliner
tradisional burasa'. Proses pembuatannya
sering kali melibatkan seluruh keluarga inti,
menjadikannya arena interaksi penuh
makna (Widi, 2020). Praktik gotong royong
ini mengandung dimensi ritual yang
memperkuat nilai ta'awun (tolong-
menolong) antarsesama.



Jejak Islam dalam Tradisi Kuliner Lokal:
Signifikansi Burasa' pada Perayaan Hari Raya
Masyarakat Bugis-Makassar

Dalam perspektif Islam, ta'awun merupakan
perintah Allah sebagaimana ditegaskan
dalam Al-Qur'an (Q.S. al-Ma'idah [5]: 2),
“Tolong-menolonglah kamu dalam
kebajikan dan takwa, dan jangan tolong-
menolong dalam dosa dan permusuhan.”
Tradisi ma'burasa' menghadirkan wujud
nyata dari ayat ini, karena setiap anggota
keluarga, dari anak-anak hingga orang tua,
mengambil peran sesuai kemampuan
mereka. Keterlibatan kolektif ini tidak hanya
meringankan pekerjaan, tetapi juga
memperdalam ikatan emosional dan
spiritual, menanamkan kesadaran bahwa
kebersamaan adalah bagian dari ibadah.
Dengan begitu, burasa' tidak semata-mata
menjadi sajian Lebaran, melainkan juga
dapat menjadi medium pengamalan nilai
ta'awun yang menjembatani ajaran Islam
dengan praktik budaya, memperkuat
ukhtwah, dan menegaskan bahwa
keberagamaan selalu menemukan
bentuknya dalam kebersamaan sosial.

Keseluruhan tahapan—dari mencuci beras,
memasak santan, hingga membungkus
dengan daun pisang—merefleksikan bukan
hanya keterampilan teknis, tetapi juga nilai-
nilai spiritual yang selaras dengan kesabaran
(al-sabr), karena setiap tahap memerlukan
waktu yang panjang, mulai dari menunggu
santan matang sempurna hingga
memastikan burasa' benar-benar masak
setelah direbus berjam-jam. Kesabaran ini
bukan sekadar sikap pasif, melainkan bagian
dari etos kerja Islami yang memandang
setiap upaya sebagai ibadah, sebagaimana
firman Allah, “Sesungguhnya Allah beserta
orang-orang yang sabar” (Q.S. al-Bagarah
[2]: 153). Pembuatan burasa' menjadi ruang
pendidikan spiritual yang melatih individu
dan komunitas untuk memaknai kesabaran
dalamkerja bersama.

Selain itu, tahapan pembungkusan dengan

22

daun pisang menuntut ketelitian (dabt).
Ikatan burasa' tidak boleh longgar atau
terlalu kencang, sebab akan memengaruhi
kualitas dan ketahanannya. Ketelitian ini
mencerminkan tuntunan Islam agar setiap
amal dilakukan dengan ihsan dan
itgan—yakni berusaha sebaik mungkin (H.R.
Muslim) dan dilakukan secara profesional
(H.R. Tabrani). Filosofinya jelas: tradisi
ma'burasa' tidak hanya sekadar
menghasilkan makanan, tetapi melatih
kesabaran, ketepatan, dan rasa tanggung
jawab, sehingga setiap individu belajar
bahwa keberhasilan kolektif lahir dari
ketelitian dan kesungguhan pribadi.

Menurut catatan budaya, burasa' bermula
dari kebutuhan para lelaki Bugis-Makassar
yang gemar merantau, karena bekal nasi
biasa cepat basi sebelum sampai tujuan.
Para perempuan di kampung halaman
kemudian menciptakan burasa' sebagai
makanan yang lebih awet, bergizi, dan
mudah dibawa, sekaligus simbol cinta dan
dukungan bagi para perantau. Tak heran jika
burasa' dijuluki Bokong na Passompe' (bekal
para perantau), yang diperkirakan telah ada
sejak abad ke-8. Filosofi ikatan daun
pisangnya mencerminkan tali persaudaraan
dan nilai luhur sipakatau (saling
menghargai), sipakalebbi' (saling
memuliakan), dan sipakainge' (saling
mengingatkan), sehingga burasa' bukan
sekadar kuliner, tetapi artefak budaya yang
memuat etika hidup Bugis-Makassar
(Rismawidiawati, 2020).

Lebih dari sekadar komposisi bahan, proses
pembuatan burasa' sarat dimensi religius-
kultural. Seperti tergambar dalam ungkapan
populer di kalangan masyarakat Bugis-
Makassar, “Setinggi apapun sekolahmu,
pulanglah mengikat buras!” Ungkapan yang
sering beredar di media sosial menjelang
Idulfitri ini mengandung makna mendalam:
burasa' bukan hanya makanan, melainkan



medium nostalgia, kerinduan, dan identitas
kolektif. Aktivitas “mengikat buras”
menghadirkan romansa tersendiri, karena
tidak semua orang mampu melakukannya
dengan baik; keterampilan ini diwariskan
turun-temurun dan sering kali menjadi
momen kebersamaan antara ibu dan anak,
atau antar anggota keluarga lain di dapur.
Aktivitas sederhana ini memunculkan
interaksi hangat—berbagi cerita, canda, dan
tawa—yang menjadikan burasa' sarana
pendidikan nilai kebersamaan dan kasih
sayang, khususnya dalam lingkup keluarga
Muslim.

Pada hari Idulfitri, burasa' disajikan sebagai
hidangan utama yang menemani berbagai
lauk khas, seperti coto atau likkua manu'.
Penyajian burasa' memiliki makna simbolik
sebagai wujud syukur atas selesainya ibadah

Jejak Islam dalam Tradisi Kuliner Lokal:
Signifikansi Burasa' pada Perayaan Hari Raya
Masyarakat Bugis-Makassar

Ramadhan. Bentuknya yang sederhana,
namun bernilai tinggi dalam konteks budaya
dan agama, menjadi representasi al-
gana'ah (kesederhanaan) sebagai prinsip
hidup Islami. Lebih dari itu, konsumsi
burasa' dalam suasana ldulfitri
menghadirkan pengalaman kolektif yang
memperkuat ukhdwah Islamiyah, karena
makanan ini dibagikan bukan hanya di
dalam keluarga inti, tetapi juga kepada
kerabat, tetangga, dan tamu. Dengan
begitu, burasa' berperan sebagai medium
sosial yang memelihara kohesi dan
solidaritas masyarakat Muslim Bugis-
Makassar, sekaligus menegaskan posisinya
sebagai kuliner religius yang
merepresentasikan dialog Islam dengan
budaya lokal.

Tabel 1. Representasi Nilai-nilai Islam dalam Bahan, Proses, dan Penyajian Burasa'

D eskripsi

Nilai lslam yang
Tercermin

Implikasi Sosial-
Budaya

SRS, Meneguhkan hubungan
" ' HESkaIAi POKOK), 2ayyib(halal & baik) - pangan dengan
Simbolisme santan ) e e
! Q.S. al-Bagarah spiritualitas;
Bahan dan (keberlimpahan, P :
[2]:172; keberkahan mengajarkan
Proses keberkahan), daun . ;
’ (barakah); menjaga penghargaan terhadap
Pengolahan pisang : . : :
. kesucian lahir dan batin rezeki dan
(perlindungan, peaan
kesucian) esederhanaan
Dilakukan kolektif Gotong royong
Rituslitas menjelang Idulfitri: Ta'wun (tolong- memperkuat ukhuwah;
Pembuatan mencuci beras, menolong) kesabgran Iduffitri dimaknai
Purass’ memasak santan, ketelitian 'kerja sama ' sebagai perayaan
membungkus ' komunal, bukan
dengan daun pisang sekadar ritual individual
Hidangan utama ?yras: ;:‘ef‘lad'. |
I dulfitri, disajikan Al-gand‘ah B 'g]"gmc';ks:l:fs'a -
Dimensi bersama lauk khas, (kesederhanaan), solidar?las o
Penyajian dibagikan kepada syukur (syukr), erEnackan ildentitas
keluarga, tetangga, ukhiwah Isiamiyah Mg lim Buai
35t iEmbi uslim Bugis-
Makassar

Sumber: Analisis Penulis (2025)

23




Jejak Islam dalam Tradisi Kuliner Lokal:
Signifikansi Burasa' pada Perayaan Hari Raya
Masyarakat Bugis-Makassar

Burasa' menjadi bukti konkret bagaimana
Islam bertransformasi dan berakar dalam
konteks budaya Bugis-Makassar melalui
mekanisme adaptasi kreatif. Pembuatan
dan konsumsi burasa' dalam Idulfitri tidak
hanya melestarikan adat kuliner lokal, tetapi
juga menghadirkan nilai-nilai Islam, seperti
kesucian, kebersamaan, dan syukur. Dialog
ini menunjukkan bahwa Islam di Nusantara
bukanlah entitas yang menyingkirkan
tradisi, melainkan agama yang membentuk
koeksistensi dengan budaya setempat. Oleh
karena itu, burasa' dapat dipahami sebagai
simbol integrasi yang menegaskan corak
Islam Nusantara—agama universal yang
membumi dalam praktik lokal.

Dari perspektif antropologi Islam, burasa'
dapat dipahami sebagai lokus integratif
dimana agama dan budaya saling
berkelindan, bukan dalam relasi
subordinatif, tetapi dalam dialektika yang
produktif. Burasa' memperlihatkan
bagaimana nilai-nilai Islam tidak hadir
sebagai entitas abstrak, melainkan
diwujudkan secara material melalui praktik
kuliner yang mengakar dalam kehidupan
masyarakat Bugis-Makassar. Hal ini
memperkaya diskursus antropologi Islam
yang seringkali terfokus pada ritual formal,
dengan menunjukkan bahwa dimensi
kuliner juga merupakan arena praksis
keagamaan.

Makna Sosial-Budaya Burasa' dalam
Perayaan Ildulfitri Masyarakat
Bugis-Makassar

Dalam konteks Idulfitri, burasa' menempati
posisi sentral sebagai medium yang
memperkuat kohesi sosial di kalangan
masyarakat Bugis-Makassar. Proses
distribusinya, baik melalui saling berbagi
antar keluarga maupun pemberian kepada
tetangga dan kerabat, mencerminkan
praktik silaturahmi. Burasa' tidak hanya
berfungsi sebagai makanan yang
dikonsumsi bersama, tetapi juga sebagai
sarana komunikasi simbolik yang
meneguhkan hubungan kekerabatan,
memperkuat jaringan sosial, dan

24

memperluas solidaritas komunitas. Burasa'
dapat dipandang sebagai instrumen sosial-
religius yang memfasilitasi terciptanya rasa
kebersamaan (sense of belonging) dalam
momentum Idulfitri.

Idulfitri merupakan momen puncak
perayaan spiritual setelah sebulan penuh
berpuasa, dan burasa' hadir sebagai simbol
konkret kemenangan tersebut.
Kehadirannya di meja makan keluarga
Muslim Bugis-Makassar bukan sekadar
pilihan kuliner, tetapi juga representasi
religiusitas yang diwujudkan dalam bentuk
material. Burasa' menjadi simbol syiar Islam
yang tertanam dalam ruang budaya lokal,
memperlihatkan bagaimana agama tidak
berdiri terpisah dari tradisi, melainkan
menyatu dalam praktik sehari-hari.
Identitas kolektif masyarakat Bugis-
Makassar terkonfirmasi melalui burasa’,
karena kulinerinitidak hanya dikenalisecara
internal, tetapi juga diposisikan sebagai
penanda etno-religius dalam interaksi lintas
budaya.

Meski burasa' tetap bertahan sebagai
kuliner Idulfitri, makna yang dilekatkan
padanya mengalami transformasi lintas
generasi. Bagi generasi tua, burasa'
mengandung memori kolektif tentang
kesederhanaan, kebersamaan, dan nilai-
nilai religius yang diwariskan secara turun-
temurun. Sebaliknya, bagi generasi muda
yang hidup dalam arus modernisasi dan
globalisasi, burasa' cenderung dipandang
sebagai ikon budaya sekaligus simbol
kearifan lokal yang harus dilestarikan,
meskipun sering bersaing dengan preferensi
kuliner modern. Transformasi ini
memperlihatkan dinamika adaptasi budaya,
dimana burasa' tetap menjadi entitas
relevan, tetapi dengan makna yang lebih
fleksibel sesuai dengan horizon pengalaman
tiap generasi. Hal ini juga menegaskan
bahwa burasa' tidak sekadar dipahami
sebagai hasil olahan pangan, melainkan
arena relasi atau interaksi sosial yang
kompleks, dimana identitas religius, tradisi
lokal, dan dinamika global saling bertemu.



Jejak Islam dalam Tradisi Kuliner Lokal:
Signifikansi Burasa' pada Perayaan Hari Raya
Masyarakat Bugis-Makassar

Tabel 2. Dimensi Makna Sosial-Budaya Burasa' dalam Perayaan Idulfitri Masyarakat Bugis-Makassar

Fungsi Sosial-

Implikasi Sosio-

Dimensi Deskripsi Utama Religius Kultural
Menguatkan
silaturrahmi, Burasa’ berfungsi
Burasa’ Proses berbagi dan | menumbuhkan rasa sebagai medium
sl distribusi burasa’ kebersamaan komunikasi simbolik
g . antarkeluarga, (sense of dan instrumen sosialt
Sarana Kohesi : -
: tetangga, dan belonging), religius dalam
Sosial . .
kerabat. memperluas mempererat jaringan
solidaritas sosial
komunitas.
Meneguhkan identttas
Burasa’ hadir Manifestasiiman | kolektif Muslim Bugis-
Ekspresi sebagai simbol melalui praktik Makassar sekaligus
Religius dan | kemenangan spiritual kuliner; menempatkan
Identitas Idulfitri dan syiar menghubungkan burasa’ sebagai
Ko le ktif Islam dalam ranah | dimensi agama dan | penanda etno-religius
budaya lokal. tradisi. dalam interaksi lintas
budaya.
Bagi generasi tua: ,
pengingat nilai-nilai memsirr?iiaatkan
Persepsi generasi religius dan hemp .
Transformasi tua dan muda kebersamaan. Bagi buﬂga;nlrnaeiﬂ?'uplﬁﬁ; ®
Makna Lintas berbeda: memori generasi muda: Ll J
- - X . fleksibilitas makna
Generasi religius vs simbol ikon budaya yang .
. . . sesuai dengan
budaya modern. dilestarikan meski horizon pengalaman
bersaing dengan - -
kuliner global. His| generesi.

Sumber: Analisis Penulis (2025)

Dalam konteks antropologi kuliner, posisi
burasa' menghadirkan sebuah novelty
penting: kuliner bukanlah entitas pasif yang
semata merepresentasikan budaya,
melainkan aktor aktif yang berperan dalam
membentuk relasi sosial, memediasi
interaksi antaranggota komunitas, dan
menegosiasikan makna identitas. Burasa',
melalui ritual kolektif pembuatan dan
konsumsinya, mereproduksi solidaritas
sosial (social cohesion), memperkuat
ukhuwah, dan mengartikulasikan hubungan
dialektis antara Islam dan budaya lokal.
Dengan demikian, kuliner dapat dipahami
sebagai locus strategis dalam dinamika
sosial Muslim Nusantara, yang

25

memperlihatkan bagaimana identitas
komunal dikonstruksi, dinegosiasikan, dan
dipertahankan.

Burasa' sebagai Simbol Identitas Budaya-
Religius

Dalam perspektif teori identitas kultural,
burasa' dapat dipandang sebagai cultural
marker yang secara simbolik meneguhkan
keunikan Muslim Bugis-Makassar. la
berfungsi sebagai tanda distinktif yang
membedakan kelompok ini dari komunitas
lain, sekaligus merelasikan posisi mereka di
antara warisan adat Bugis-Makassar, norma
keislaman universal, dan arus homogenisasi



Jejak Islam dalam Tradisi Kuliner Lokal:
Signifikansi Burasa' pada Perayaan Hari Raya
Masyarakat Bugis-Makassar

global yang cenderung mengikis keragaman
kuliner lokal.

Jika ditempatkan dalam lanskap kuliner
Idulfitri Nusantara, burasa' memiliki posisi
yang unik dibandingkan dengan ketupat di
Jawa atau lontong di Sumatera. Meskipun
sama-sama berfungsi sebagai makanan
pokok pengganti nasi dalam perayaan,
burasa' mengandung narasi berbeda
melalui penggunaan santan dan bentuk
persegi pipih yang terikat kuat. Simbolisme
ini menegaskan ciri khas kuliner Bugis-
Makassar yang tidak sekadar mengadaptasi
pola umum Idulfitri di Indonesia, tetapi juga
menambahkan lapisan identitas kultural
yang khas.

Di tengah homogenisasi pangan global,
burasa' tetap dipertahankan sebagai
identitas Muslim Bugis-Makassar. Praktik
kolektif membuat burasa' menjelang
Idulfitri terus diwariskan, meskipun
masyarakat semakin akrab dengan makanan
instan dan produk kuliner modern.
Kehadiran burasa' tidak hanya berfungsi
sebagai nostalgia budaya, tetapi juga
sebagai penanda resistensi kultural
terhadap arus globalisasi yang cenderung
menyeragamkan selera pangan. Dalam
konteks ini, burasa' berperan sebagai simbol
keberlanjutan identitas yang
memungkinkan masyarakat Muslim Bugis-
Makassar tetap merawat keunikan religius-
budayanya sekaligus berpartisipasi dalam
modernitas global.

Dalam ranah food and religion studies,
burasa' menghadirkan dimensi baru yang
jarang tersentuh dalam literatur
internasional: makanan perayaan Islam di
Asia Tenggara sebagai wahana aktualisasi
iman sekaligus pertautan identitas lokal. Jika
studi sebelumnya cenderung mengkaji
relasi agama dan makanan pada konteks
ritual besar (seperti puasa, persembahan,
atau larangan makanan), maka kasus

26

burasa' memperlihatkan bahwa makanan
Idulfitri dapat menjadi medium everyday
religion yang memperkuat kohesi sosial
sekaligus menyimbolkan integrasi Islam
dengan tradisilokal.

Gambar 2. Burasa' sebagai Medium Multidimensional
Sumber: Analisis Penulis (2025)

Lebih jauh, burasa' dapat dipahami sebagai
medium multidimensional yang
menghadirkan keterhubungan erat antara
agama, budaya, dan identitas. Pada dimensi
religius, burasa' mengandung simbolisme
yang kaya. Bahan-bahan dasarnya—beras,
santan, dan daun pisang—tidak hanya
memenuhi kebutuhan biologis, tetapi juga
merepresentasikan nilai-nilai spiritual
dalam Islam. Beras melambangkan rezeki
yang baik (tayyib), santan mencerminkan
keberkahan dan kebersamaan, sementara
daun pisang menjadi penanda perlindungan
dan kesucian lahir-batin. Lebih dari sekadar
“makanan halal” dalam pengertian figh,
burasa' dapat dipandang sebagai “makanan
Islami” yang memuat dimensi syukur (syukr)
dan ukhuwah, sehingga setiap proses
pembuatannya sekaligus menjadi praktik
penginternalisasianiman.



Pada dimensi sosial-budaya, burasa'
memainkan peran yang signifikan dalam
memperkuat kohesi sosial masyarakat
Bugis-Makassar. Tradisi berbagi burasa'
pada Idulfitri, baik dalam lingkup keluarga
inti, kerabat, maupun tetangga,
mencerminkan nilai silaturahmi yang
menjadi inti ajaran Islam. Dalam kerangka
teori bonding social capital, burasa'
berfungsi bukan hanya sebagai makanan
yang dikonsumsi bersama, tetapi juga
sebagai sarana distribusi simbolik yang
memperluas solidaritas, memperteguh
jaringan sosial, dan menumbuhkan rasa
kebersamaan ditengah komunitas Muslim.

Sementara itu, pada dimensi identitas,
burasa' menegaskan posisi Muslim Bugis-
Makassar dalam lanskap budaya Nusantara
dan dunia Islam. la berfungsi sebagai
cultural marker yang menegosiasikan
identitas komunal diantara tiga ranah besar:
ajaran Islam yang universal, tradisi lokal
yang diwariskan turun-temurun, dan arus
homogenisasi global yang terus mendesak.
Identitas ini bersifat dinamis: bagi generasi
tua, burasa’' menyimpan memori kolektif
tentang kesederhanaan dan kebersamaan
religius, sedangkan bagi generasi muda,
burasa' tampil sebagai simbol heritage yang
perlu dijaga di tengah penetrasi kuliner
modern.

Dengan demikian, burasa' dapat dipandang
bukan sekadar sebagai kuliner etnografis,
melainkan sebagai artefak hidup yang
memiliki fungsi epistemik. la
merepresentasikan integrasi agama,
budaya, dan identitas dalam praksis sehari-
hari, serta menunjukkan bahwa agama tidak
hanya diekspresikan melalui doktrin
normatif atau ritual formal, tetapi juga
melalui ruang-ruang kultural yang paling
intim—salah satunya adalah makanan.
Kontribusi teoretis dari kajian ini terletak
pada penguatan pemahaman tentang

27

Jejak Islam dalam Tradisi Kuliner Lokal:
Signifikansi Burasa' pada Perayaan Hari Raya
Masyarakat Bugis-Makassar

agama sebagai realitas yang diwujudkan
dalam keseharian, di mana kuliner berperan
aktif dalam membentuk, menegosiasikan,
dan mereproduksi identitas Muslim baik di
tingkat lokal maupun dalam konteks global.

KESIMPULAN

Kajian ini menegaskan bahwa burasa’,
sebagai kuliner khas Bugis-Makassar, tidak
dapat dipahami sekadar sebagai hidangan
tradisional ldulfitri, melainkan sebagai
medium multidimensional yang
mengartikulasikan nilai religius, sosial-
budaya, dan identitas. Pertama, dari sisi
representasi nilai-nilai Islam, burasa’
memuat simbolisme religius yang kuat
melalui bahan dasar, proses pengolahan,
dan tata cara penyajiannya. Beras
merepresentasikan rezeki yang suci (rizqan
tayyiban), santan melambangkan
keberkahan (barakah) dan kebersamaan,
sementara daun pisang menandai kesucian
dan perlindungan. Proses pembuatan
kolektif dan penyajiannya pada ldulfitri
menginternalisasikan nilai ta'awun (tolong-
menolong), kesyukuran (syukr), ukhtwah
Islamiyah, sabr, ihsan, dan itgan, sehingga
menjadikan burasa' bukan sekadar
makanan halal, melainkan juga makanan
Islamiyang sarat makna spiritual.

Kedua, dalam konteks makna sosial-budaya,
burasa' berfungsi sebagai sarana kohesi
sosial yang memperkuat hubungan
kekeluargaan, jaringan komunitas, dan
solidaritas keagamaan. Praktik berbagi dan
konsumsi kolektif pada Idulfitri menjadikan
burasa' instrumen penting bagi
terbentuknya bonding social capital,
dimana tradisi kuliner sekaligus berperan
sebagai medium komunikasi simbolik dan
aktualisasi syiar Islam dalam ruang budaya
Bugis-Makassar. Ketiga, terkait identitas
budaya-religius, burasa' menegaskan posisi
Muslim Bugis-Makassar dalam lanskap



Jejak Islam dalam Tradisi Kuliner Lokal:
Signifikansi Burasa' pada Perayaan Hari Raya
Masyarakat Bugis-Makassar

kuliner Nusantara dan dunia Islam. la
berfungsi sebagai cultural marker yang
mengintegrasikan ajaran Islam dengan
tradisi lokal, serta menegosiasikan identitas
komunal ditengah arus globalisasi kuliner.

Burasa' menghadirkan wajah Islam
Nusantara yang kontekstual: religius,
membumi, dan dinamis. Burasa' adalah
artefak hidup yang merepresentasikan
dialog harmonis antara Islam dan budaya
lokal. Kontribusi teoretis kajian ini terletak
pada penguatan perspektif bahwa kuliner

28

dapat menjadi locus interaksi agama dan
budaya, sekaligus arena reproduksi
identitas Muslim. Implikasi praktisnya,
burasa' perlu dilestarikan bukan hanya
sebagai warisan kuliner, tetapi juga sebagai
media pendidikan kultural-religius yang
relevan bagi generasi mendatang. Dengan
demikian, burasa’ memperkaya khazanah
kuliner Nusantara dan memberikan
sumbangan signifikan pada literatur
antropologi Islam serta kajian food and
religion studies dilevel global.



Jejak Islam dalam Tradisi Kuliner Lokal:
Signifikansi Burasa' pada Perayaan Hari Raya
Masyarakat Bugis-Makassar

DAFTAR PUSTAKA

Anisa, A., Andriani, D., & Achmadi, N.S. (2022). Pengenalan Kue Basah Tradisional Suku Bugis
Berbungkus Daun Pisang Sebagai Sajian Kebudayaan Kabupaten Soppeng Sulawesi
Selatan. HomeJournal., 4(1), 238-258.

Dewi, K. A. P. (2021). Kebijakan standardisasi kesehatan dan kebersihan dalam
pengembangan wisata kuliner. Jurnal Yustitia, 15(1), 50-60.

Dharojah, R. W., Ibrahim, M., Kartikasari, K., Sabilla, R., & Lestari, A. (2025). Konstruksi
makna Jenang Sengkolo sebagai media komunikasi simbolik dalam ritual malam
Suro di Desa Uteran, Kabupaten Madiun. Nusantara Hasana Journal, 5(2),
703-712.

Hartati, D., & Karim, A. A. (2023). Identitas Kuliner Nusantara dalam Kumpulan Puisi Aku
Lihat Bali Karya Mas Triadnyani. JENTERA: Jurnal Kajian Sastra, 12(1), 24-36.

Hidayat, S. (2024). Food and Religion: Eksplorasi Makanan dalam Tradisi Keagamaan. AG
Publishing.

Hutabarat, L. B. R. F. W. M. (2015). Strategi Pengembangan Usaha Kuliner di Kota Malang
Berbasis Ekonomi Kreatif. Jurnal Ekonomi Dan Studi Pembangunan (Journal of
Economics and Development Studies), 7(1), 12—-19.

Khalisah, N., Nur, F., & Yuliany, N. (2024). Eksplorasi etnomatematika pada makanan
tradisional katirisala suku bugis. JUPIKA: JURNAL PENDIDIKAN MATEMATIKA, 7(2),
225-235.

Nugrahani, A., & Parela, K. A. (2022). Leksikalisasi pembungkus tradisional dari daun pisang:
kajian etnosemantik. Alinea: Jurnal Bahasa, Sastra Dan Pengajaran, 2(2), 148—159.

Primasari, A., & Siswojo, T. (2012). Promosi Kuliner Lokal sebagai Daya Jual Pariwisata
Indonesia untuk Backpacker Asing. Visual Communication Design, 1(1), 179985.

Rahman, F. (2023). Jejak rasa nusantara: sejarah makanan Indonesia. Gramedia Pustaka
Utama.

Raodah, R. (2024). Makna Filosofi Makanan Tradisional Bannang-Bannang pada Upacara
Adat di Kabupaten Gowa. Pangadereng: Jurnal Hasil Penelitian Ilmu Sosial Dan
Humaniora, 9(1), 66-75.

29



Jejak Islam dalam Tradisi Kuliner Lokal:
Signifikansi Burasa' pada Perayaan Hari Raya
Masyarakat Bugis-Makassar

Rismawidiawati. (2020). Tradisi Ma'burasa' Menjelang Hari Raya.
https://kebudayaan.kemdikbud.go.id/bpnbsulsel/tradisi-maburasa-menjelang-
hari-raya/.

RRI.Co.Id. (2024). Mengenal Tradisi Ma'burasa, Merawat Nilai-nilai Leluhur Warga Bugis.
https://rri.co.id/kuliner/630515/mengenal-tradisi-ma-burasa-merawat-nilai-
nilai-leluhur-warga-bugis#:~:text=Burasa' terbuat dari beras yang,turun temurun
di masyarakat Bugis.

Saiful, M. (2022). Makna Simbol dalam Perayaan Jepe Syura Sepuluh Muharram di Pulau
Barrang Lompo Kecamatan Sangkarrang Kota Makassar. DEIKTIS: Jurnal
Pendidikan Bahasa Dan Sastra, 2(4), 535-545.

Sari, N. (2018). Pengembangan ekonomi kreatif bidang kuliner khas Daerah Jambi. Jurnal
Sains Sosio Humaniora, 2(1), 51-60.

Suci, C. (2021). Tradisi Kuliner Kue Khas Bugis dalam Pernikahan dari Generasi ke Generasi.
Universitas Hasanuddin.

Sunaryo, N. A. (2019). Potensi Wisata Kuliner Di Indonesia: Tinjauan Literatur. Seminar
Nasional Inovasi Dalam Penelitian Sains, Teknologi Dan Humaniora-InoBali,
235-242.

Tempo.Co. (2024). Mengenal Buras, Makanan Khas Bugis yang Mirip dengan Ketupat.
https://www.tempo.co/gaya-hidup/mengenal-buras-makanan-khas-bugis-yang-
mirip-dengan-ketupat-68973

Wachidah, L. R., Subandiyah, H., Indarti, T., Ahmadi, A., & Yohanes, B. (2025). Identitas
Kolektif dalam Cerita Rakyat Bertema Kuliner ASEAN: Kajian Gastronomi Sastra.
GHANCARAN: Jurnal Pendidikan Bahasa Dan Sastra Indonesia, 7(1), 307-326.

Widi, H. (2020). Memaknai kesabaran dan kebersamaan pada kuliner buras dan langga.
https://www.dwipanews.com/2020/05/memaknai-kesabaran-dan-
kebersamaan-pada-kuliner-buras-dan-langga

Wijayanti, A. (2020). Wisata Kuliner sebagai strategi penguatan pariwisata di Kota
Yogyakarta, Indonesia. Khasanah limu-Jurnal Pariwisata Dan Budaya, 11(1), 74-82.

30



Bubur Podas: Cermin Identitas, Kebersamaan,
dan Ketahanan Budaya Masyarakat Melayu Pesisir Tanjungbalai

Pendahuluan

Tanjungbalai terletak di pesisir timur
Sumatera Utara, tepat di pertemuan Sungai
Asahan dan Sungai Silau yang bermuara ke
Selat Malaka. Letaknya yang strategis
menjadikan kota ini tumbuh sebagai
pelabuhan maritim dengan karakter
masyarakat yang terbuka dan dinamis. Sejak
dahulu, sungai dan laut menjadi urat nadi
kehidupan, tempat bertemunya budaya
darat dan pesisir. Dari pelabuhan inilah
kegiatan perdagangan, perikanan, dan
pertukaran budaya berlangsung,
membentuk identitas sosial yang akrab
dengan kerja sama dan ketergantungan
pada alam. Geografi yang khas ini
menumbuhkan kedekatan emosional antara
manusia dan sumber pangannya.

Syafaruddin Marpaung, S.Pd.,M.Hum
SMA Negeri 2 Kota Tanjungbalai 2012

Lingkungan pesisir Tanjungbalai
menyediakan beragam hasil laut seperti
aneka ikan, ikan teri, udang, ebi, kepiting,
kepah, dan kerang yang menjadi bagian
penting dari konsumsi harian warga.
Aktivitas nelayan yang berlangsung hampir
sepanjang tahun me

mbentuk pola hidup yang berpacu dengan
ritme pasang surut laut. Dari hasil
tangkapan inilah ekonomi lokal bergerak
melalui pasar tradisional dan pelabuhan
ikan. Kemampuan masyarakat mengolah
bahan laut menjadi beragam hidangan
memperlihatkan kearifan ekologis dan
kemampuan adaptasi terhadap lingkungan
yang selalu berubah. Makanan bukan
sekadar kebutuhan, tetapi juga medium
ekspresiidentitas dan kebersamaan.

31



Bubur Podas: Cermin Identitas, Kebersamaan,

dan Ketahanan Budaya Masyarakat Melayu Pesisir Tanjungbalai

Gambar 1. Sungai Asahan di Tanjungbalai,

jalur utama kehidupan maritim masyarakat pesisir
yang melahirkan tradisi Bubur Podas.

(Sumber: Wikimedia Commons, 2024)

Bagi masyarakat pesisir, kuliner tidak hanya
berkaitan dengan rasa, tetapi juga menjadi
cermin budaya. Setiap hidangan lahir dari
interaksi manusia dengan alam dan
lingkungannya. Melalui makanan,
masyarakat mengekspresikan sejarah, nilai,
dan cara hidup mereka. Tradisi memasak
bersama, misalnya, bukan hanya kegiatan
rumah tangga, melainkan ritual sosial yang
mempererat solidaritas dan memperkuat
rasa memiliki terhadap komunitas. Dari
dapur bersama, lahir budaya gotong royong
yang menjadi dasar kehidupan sosial
masyarakat pesisir.

Di antara beragam kuliner pesisir Sumatera
Utara, Bubur Podas menempati posisi
istimewa di Tanjungbalai-Asahan. Hidangan
ini sederhana namun kaya makna. Tidak
seperti bubur umumnya yang berbahan
beras, Bubur Podas memadukan umbi-
umbian, sayur, kacang-kacangan, serta hasil
laut seperti teri, kerang dan udang dalam
satu sajian. Perpaduan bahan darat dan laut
ini melambangkan harmoni ekologi dan
sosial masyarakat pesisir. Cita rasanya pedas
dan hangat menghadirkan sensasi khas
pesisir yang bersemangat dan terbuka,
seolah merefleksikan kepribadian warga
Tanjungbalai yang ramah dan penuh

32

vitalitas.

Tradisi pembuatan Bubur Podas dijalankan
secara gotong royong, terutama pada bulan
Ramadan, ketika warga berkumpul untuk
memasak dan berbagi hidangan ini kepada
tetangga dan jamaah masjid. Nilai kerja
kolektif yang lahir dari dapur besar itu
memperlihatkan bahwa Podas bukan hanya
makanan, tetapi juga peristiwa sosial yang
memperkuat ikatan antarwarga. Dalam
konteks yang lebih luas, Bubur Podas
merupakan simbol keberlanjutan budaya
dan ketahanan pangan lokal yang berpijak
pada semangat kebersamaan. Melalui
kajian ini, Bubur Podas dipahami bukan
sekadar warisan kuliner, melainkan cermin
dari identitas, solidaritas, dan kearifan
masyarakat Melayu pesisir Tanjungbalai.

Sejarah dan Transformasi Bubur Podas

Tanjungbalai dikenal sebagai kota
pelabuhan di pesisir timur Sumatera Utara,
tempat bertemunya budaya Melayu, Batak,
dan masyarakat pesisir Selat Malaka.
Letaknya yang strategis di jalur perdagangan
laut menjadikannya terbuka terhadap arus
pertukaran budaya dan bahan pangan. Dari
pelabuhan ini, rempah, hasil laut, serta
bahan pokok mengalir ke pasar-pasar lokal
dan dapur warga. Kondisi geografis dan
sosial yang terbuka melahirkan tradisi
kuliner yang kaya dan beragam. Di antara
berbagai hidangan khas yang lahir dari
interaksi tersebut, Bubur Podas menempati
posisi istimewa sebagai simbol identitas dan
kebersamaan masyarakat Melayu pesisir.

Menurut penuturan para tetua dan penjual
legendaris, Bubur Podas telah dikenal sejak
beberapa dekade lalu. Dahulu, makanan ini
disajikan dalam acara-acara adat dan pada
bulan Ramadan sebagai hidangan
kehormatan. Tidak ada catatan tertulis
tentang asalnya; resep dan teknik
memasaknya diwariskan melalui praktik



Bubur Podas: Cermin Identitas, Kebersamaan,

dan Ketahanan Budaya Masyarakat Melayu Pesisir Tanjungbalai

langsung di dapur keluarga. Setiap generasi
belajar dengan cara ikut serta dalam
kegiatan memasak bersama. Tradisi lisan
dan pengalaman kolektif ini menjaga
kesinambungan rasa dan makna Bubur
Podas, menjadikannya bukan sekadar
hidangan, tetapi arsip budaya yang hidup di
tengah masyarakat pesisir.

Beberapa cerita lama menyebut bahwa
Bubur Podas berakar dari tradisi jamuan di
lingkungan bangsawan Melayu. Pada masa
itu, hidangan ini menjadi simbol
kemakmuran dan kehormatan karena
menggunakan banyak bahan dan rempah
pilihan. Sajian beragam bahan dalam satu
kuali besar menjadi lambang kelimpahan
rezeki dan penghormatan terhadap tamu.
Namun seiring waktu, cita rasa dan cara
memasaknya menyebar ke masyarakat
umum. Dari dapur istana, Bubur Podas
berpindah ke dapur rakyat, berubah fungsi
dari simbol kemewahan menjadi simbol
kebersamaan yang inklusif.

Perubahan sosial ini memperlihatkan
bagaimana nilai-nilai budaya turut
bertransformasi. Setelah masa kerajaan
berlalu, masyarakat pesisir Tanjungbalai
menjadikan Bubur Podas sebagai makanan
bersama dalam kegiatan sosial dan
keagamaan. Ramadan menjadi puncak

tradisi ini, ketika warga memasak dalam
jumlah besar dan membagikan Podas
sebagai takjil kepada siapapun tanpa
memandang latar belakang. Pergeseran
makna ini menandai peralihan dari
eksklusivitas menjadisolidaritas, darisimbol
status menjadi simbol kemanusiaan. Di
setiap kuali besar yang mendidih, warga
menanak bukan hanya makanan, tetapijuga
rasa kebersamaan.

Hingga kini, cita rasa Bubur Podas tetap
dijaga oleh keluarga penjual legendaris di
Tanjungbalai, terutama di kawasan Jalan
Mangga yang setiap Ramadan dipenuhi
aroma rempah dan antrean warga. Proses
memasak tradisional masih dipertahankan
dengan bahan segar dan tanpa bahan
instan. Harga seporsinya pun tetap
terjangkau, berkisar antara Rp7.000 hingga
Rp10.000, menjadikannya hidangan rakyat
yang dapat dinikmati oleh semua kalangan.
Lebih dari sekadar usaha kuliner, kegiatan ini
merupakan bentuk tanggung jawab budaya
untuk menjaga keaslian rasa dan nilai.
Banyaknya bahan lebih dari empat puluh
jenis menjadi simbol keberagaman dan
harmoni sosial. Dalam satu kuali besar,
masyarakat meracik semangat gotong
royong, kerja sama, dan rasa syukur yang
diwariskan lintas generasi.

Gambar 2. Aktivitas penjual Bubur Podas di Tanjungbalai setiap Ramadan,
simbol ketekunan dan pelestarian tradisi kuliner masyarakat Melayu pesisir.
(Sumber: Dokumentasi Istimewa, 2024)



Bubur Podas: Cermin Identitas, Kebersamaan,

dan Ketahanan Budaya Masyarakat Melayu Pesisir Tanjungbalai

Kini, Bubur Podas tidak hanya hidup didapur
dan pasar, tetapi juga di ruang digital dan
festival budaya. Liputan media, video
dokumenter, serta kegiatan pelatihan
memasak di sekolah memperkenalkan
kembali tradisi ini kepada generasi muda.
Dari dapur istana hingga dapur rakyat, dari
pasar tradisional hingga media daring,
perjalanan panjang Bubur Podas
mencerminkan ketahanan budaya
masyarakat pesisir. Tradisi ini menunjukkan
bahwa ketika rasa dan kebersamaan dijaga
dengan cinta, ia tidak sekadar bertahan,
tetapi terus memberi makna bagi identitas
Tanjungbalai sebagai kota maritim yang
hangat, terbuka, dan berbudaya.

Bahan dan Proses Pembuatan Bubur Podas

Bubur Podas dikenal sebagai kuliner khas
pesisir Tanjungbalai yang kaya bahan dan
makna. Dalam satu sajian, terkumpul lebih
dari empat puluh jenis bahan yang berpadu
menciptakan harmoni rasa pedas, gurih,
dan hangat. Keberagaman bahan ini
mencerminkan kekayaan ekologi kota
pelabuhan yang dianugerahi hasil bumi dan
laut sekaligus. Filosofi “dari darat hingga
laut” tercermin dalam setiap sendok bubuir,
menandakan keterhubungan antara
manusia dan alam yang memberinya
kehidupan. Tradisi memasak Bubur Podas
tidak hanya tentang kelezatan rasa, tetapi
juga tentang kebersamaan, setiap keluarga
turut membawa sumbangan bahan sebagai
wujud partisipasi dalam kegiatan komunal,
terutama pada bulan Ramadan.

Bahan utama Bubur Podas mencakup empat
kelompok besar: umbi-umbian, sayuran,
hasil laut, dan rempah. Umbi seperti ubi,
talas, kentang, dan jagung memberikan
tekstur lembut serta rasa manis alami.
Aneka sayuran dari kebun sekitar seperti
bayam, kangkung, kacang panjang, tauge,
pakis, wortel, dan labu menambah warna
serta kandungan gizi. Dari laut, ikan teri,

34

udang, dan kerang menyumbang rasa asin
khas pesisir yang mempertegas karakter
kuliner maritim. Semua bahan itu
dipadukan dengan rempah seperti kunyit,
temu pawoh, jahe, serai, lengkuas, cabai,
bawang, ketumbar, dan lada hitam yang
menghadirkan aroma pedas-hangat, ciri
utama Bubur Podas. Ada pula anekaragam
dedaunan lokal seperti daun kunyit muda,
daun buas-buas, daun sikontut, daun
kesum, daun jahe, dan daun pegaga yang
memberi sentuhan aroma segar dan rasa
khas Nusantara. Tidak ada takaran baku;
keseimbangan rasa diukur melalui
pengalaman dan intuisi para peracik yang
menakar bumbu dengan “rasa tangan”
simbol kearifan lokal yang diwariskan turun-
temurun.

Gambar 3. Aneka dedaunan lokal seperti daun
kunyit muda, buas-buas, kesum, dan pegaga
yang digunakan dalam Bubur Podas.

Setiap daun memberi aroma dan cita rasa khas
yang merefleksikan kearifan kuliner masyarakat pesisir.
(Sumber: Dokumentasi Pribadi, 2024)



Bubur Podas: Cermin Identitas, Kebersamaan,

dan Ketahanan Budaya Masyarakat Melayu Pesisir Tanjungbalai

Proses memasak Bubur Podas dilakukan
secara gotong royong di dapur besar yang
menjadi pusat interaksi sosial warga. lbu-ibu
menyiapkan bumbu, bapak-bapak
mengatur api dan logistik, pemuda
membantu mengaduk adonan besar, dan
anak-anak ikut belajar membantu orangtua.
Kancah berdiameter satu meter diletakkan
di atas tungku batu dengan api kayu bakar
yang dijaga stabil. Semua bahan dimasukkan
bertahap agar matang merata, sementara
aroma rempah mulai menyebar ke udara,
menandakan bubur hampir siap disajikan.
Dalam suasana penuh tawa dan kerja sama,
dapur komunal menjelma menjadi ruang
sosial yang mempertemukan generasi dan
memperkuat ikatan warga.

Meskipun menggunakan metode
tradisional, masyarakat Tanjungbalai tetap
menjunjung tinggi prinsip kebersihan dan
keamanan pangan. Semua bahan dicuci
dengan air bersih, hasil laut direbus lebih
dahulu, dan alat masak besar dibersihkan
sebelum digunakan. Dapur yang terbuka
diatur rapi agar tetap higienis dan nyaman.
Kebiasaan ini menunjukkan bahwa kearifan
lokal telah mengandung nilai-nilai ketelitian

dan tanggung jawab yang sejalan dengan
prinsip modern tentang keamanan pangan.
Tradisi memasak bersama ini bukan hanya
upaya mempertahankan cita rasa, tetapi
juga bentuk disiplin sosial dan
penghormatan terhadap alam serta sesama
manusia.

Ketika Bubur Podas akhirnya matang, aroma
pedas dan gurih memenuhi udara,
mengundang warga untuk berkumpul
menikmati hasil kerja bersama. Warna
oranye kunyit berpadu dengan hijau sayuran
dan kilau hasil laut menciptakan tampilan
yang menggugah selera. Namun, keindahan
sesungguhnya terletak pada maknanya:
setiap sendok Podas menjadi simbol
kebersamaan dan keberagaman yang
berpadu dalam harmoni. Rasa pedas
melambangkan semangat dan keberanian
masyarakat pesisir, sementara rasa hangat
menggambarkan kasih dan keakraban yang
mempersatukan mereka. Dengan demikian,
Bubur Podas bukan hanya makanan
tradisional, tetapi juga metafora hidup
tentang solidaritas dan keseimbangan sosial
masyarakat Tanjungbalai.

Gambar 4. Bubur Podas khas Tanjungbalai yang telah matang, memadukan lebih dari
empat puluh bahan dari darat dan laut. Rasa pedas-hangatnya mencerminkan semangat
dan kebersamaan masyarakat Melayu pesisir.

(Sumber: Dokumentasi Pribadi, 2024)



Bubur Podas: Cermin Identitas, Kebersamaan,

dan Ketahanan Budaya Masyarakat Melayu Pesisir Tanjungbalai

Nilai Sosial, Budaya, dan Identitas Komunal

Dapur Bubur Podas di Tanjungbalai bukan
sekadar tempat memasak, tetapi ruang
pertemuan sosial yang melampaui batas
gender dan usia. Di sana, laki-laki,
perempuan, pemuda, dan anak-anak
bekerja berdampingan dalam suasana yang
akrab dan penuh tawa. lbu-ibu menjadi
pemimpin rasa, bapak-bapak menjaga api
dan logistik, sementara generasi muda
menyiapkan bahan dan belajar tanggung
jawab sosial dari proses bersama. Dalam
suasana itu, dapur berubah menjadi ruang
belajar alami tempat nilai kerja sama,
kesabaran, dan saling menghormati
diwariskan tanpa pengajaran formal.

Kebersamaan lintas usia menjadi salah satu
ciri terkuat dari tradisi Bubur Podas. Orang
tua berperan sebagai penjaga tradisi dan
panutan kebijaksanaan, generasi muda
menjadi tenaga utama, sedangkan anak-
anak menyerap nilai gotong royong dari
kegiatan sehari-hari. Melalui kebersamaan
itu, tumbuh rasa hormat dan keterikatan
antargenerasi yang memperkuat kohesi
sosial masyarakat pesisir. Bagi warga

Tanjungbalai, memasak Bubur Podas bukan
sekadar menyiapkan makanan, tetapi juga
meneguhkan hubungan antarwarga dan
menghidupkan nilai-nilai keluarga besar
yang menyatukan komunitas.

Ramadan menjadi momentum paling sakral
bagi tradisi Bubur Podas. Setiap sore
menjelang berbuka, aroma pedas dan
hangat bubur ini memenuhi udara di pasar,
masjid, dan gang kecil. Warga bergotong
royong memasak dan membagikan takjil
kepada siapa pun yang lewat, tanpa
membedakan latar belakang. Aktivitas ini
tidak hanya menjadi ritual kuliner, tetapi
juga wujud sedekah bersama dan rasa
syukur yang mempererat hubungan sosial.
Dalam semangkuk Bubur Podas tersimpan
makna spiritualitas sosial, bahwa berbagi
adalah ibadah dan kebersamaan adalah
bentuk syukur yang paling nyata.

Di luar bulan Ramadan, Bubur Podas juga
hadir dalam berbagai momentum penting
masyarakat Melayu pesisir seperti kenduri,
berzanji, hari Asyura, pernikahan, hingga
acara penyambutan tamu. Kehadirannya
menjadi simbol kelimpahan rezeki sekaligus

Gambar 5. Bubur Podas yang disajikan dalam wadah individu pada berbagai
acara kenduri dan pesta. Hidangan ini menjadi simbol kebersamaan dan
rasa syukur masyarakat Melayu pesisir Tanjungbalai.

(Sumber: Dokumentasi Pribadi, 2024)

36



Bubur Podas: Cermin Identitas, Kebersamaan,

dan Ketahanan Budaya Masyarakat Melayu Pesisir Tanjungbalai

bentuk penghormatan bagi setiap tamu
yang datang. Jamuan ini mencerminkan
karakter masyarakat Tanjungbalai yang
terbuka, ramah, dan menjunjung tinggi nilai
adab dalam setiap pertemuan. Menyajikan
Bubur Podas berarti menyambut tamu
dengan hati yang hangat serta berbagi
kebahagiaan dalam kesederhanaan.
Makanan ini menjadi bahasa yang
menyatukan, memperkuat tradisi
silaturahmi, dan menjaga keharmonisan
sosial ditengah perubahan zaman.

Lebih dari sekadar hidangan, Bubur Podas
telah menjelma menjadi ikon identitas
budaya masyarakat Tanjungbalai—Asahan.
Dalam setiap prosesnya berpadu unsur
ekologi, sosial, dan spiritual yang
membentuk karakter khas masyarakat
pesisir: pedas yang berani, hangat yang
penuh kasih, dan beragam bahan yang
bersatu dalam harmoni. Tradisi ini
mengajarkan bahwa kekuatan budaya tidak
hanya terletak pada resep, tetapi pada nilai
kebersamaan yang menjaganya tetap hidup.
Selama Bubur Podas terus dimasak dan
dibagikan, selama itu pula identitas Melayu
pesisir akan tetap harum seperti aroma
rempahnya yang menyebar hingga ke hati
setiap warga.

Rekomendasi Pelestarian dan Revitalisasi

Bubur Podas kini tidak hanya dikenal sebagai
kuliner khas Tanjungbalai, tetapi juga
sebagai simbol identitas masyarakat Melayu
pesisir yang ramah, terbuka, dan
menjunjung adab. Tradisi memasak dan
berbagi bubur ini merepresentasikan nilai-
nilai hidup masyarakat yang menghormati
sesama, menjaga kebersamaan, dan hidup
selaras dengan alam. Namun, modernisasi

37

dan gaya hidup individualistik mulai
menggeser kebiasaan gotong royong yang
menjadi jiwa tradisi ini. Oleh karena itu,
pelestarian Bubur Podas perlu dilakukan
secara adaptif, tidak sekadar
mempertahankan resep dan rasa, tetapi
juga menjaga semangat kebersamaan yang
menjadinapas sosial masyarakat pesisir.

Upaya pelestarian harus berakar pada
masyarakat itu sendiri. Tradisi ini hanya akan
bertahan bila warga Tanjungbalai menjadi
pelaku utama, bukan sekadar penonton
budaya mereka sendiri. Pendekatan
partisipatif perlu diterapkan dengan
melibatkan berbagai pihak seperti tokoh
adat, guru, pemuda, pelaku UMKM, hingga
lembaga pemerintah. Kolaborasi lintas
sektor ini dapat memperkuat fondasi
pelestarian agar tradisi Bubur Podas tidak
hanya dikenang, tetapi terus dihidupi
sebagai kekuatan sosial dan ekonomi lokal.
Dengan rasa memiliki yang tumbuh di setiap
lapisan masyarakat, Bubur Podas akan tetap
menjadi simbol persatuan dan kebanggaan
bersama.

Pendidikan menjadi jalur strategis untuk
menanamkan nilai budaya sejak dini. Bubur
Podas dapat diintegrasikan ke dalam
muatan lokal sekolah melalui kegiatan riset
kecil, wawancara dengan “ibu dapur”, atau
penyusunan portofolio resep. Kegiatan
lintas disiplin juga dapat dikembangkan:
pelajaran IPAmembahas kandungan gizidan
bahan pangan lokal, IPS menelusuri sejarah
masyarakat pesisir, sementara Bahasa
Indonesia mengasah kemampuan menulis
esai budaya. Dengan demikian, sekolah
menjadi ruang hidup baru bagi tradisi Bubur
Podas, tempat ilmu pengetahuan berpadu
dengan nilai-nilai lokal, dan pendidikan



Bubur Podas: Cermin Identitas, Kebersamaan,

dan Ketahanan Budaya Masyarakat Melayu Pesisir Tanjungbalai

karakter tumbuh melalui pengalaman
nyata.

Selain pendidikan, festival dan kegiatan
publik dapat menjadi medium revitalisasi
yang menarik dan partisipatif.
Penyelenggaraan Festival Podas setiap pra-
Ramadan, misalnya, dapat memadukan
demo masak komunal, lomba dokumentasi
budaya, dan pameran foto sejarah kuliner.
Festival semacam ini bukan hanya ajang
hiburan, tetapi juga sarana regenerasi
pelaku budaya dan promosi pariwisata
kuliner daerah. Keterlibatan pelajar, pelaku
UMKM,
menumbuhkan semangat baru bahwa
tradisi ini bukan warisan masa lalu,
melainkan energi sosial yang terus hidup
dan menginspirasi masa depan.

dan wisatawan akan

Digitalisasi juga menjadi langkah penting
dalam menjaga keberlanjutan tradisi di era
modern. Pembuatan repositori daring yang
memuat resep, video, dan foto proses
memasak dapat menjadi arsip budaya yang
mudah diakses masyarakat luas. Inovasi
seperti QR recipe di tempat festival, rumah
ibadah, atau museum kota membuka
peluang promosi yang lebih luas. Melalui
media digital dan partisipasi generasi muda
di dunia konten kreatif, Bubur Podas dapat
dikenal lintas daerah bahkan lintas negara.
Tradisi ini tidak lagi hanya hidup di dapur,
tetapi juga di ruang digital, menjadi warisan
budaya yang dinamis dan berdaya jangkau
global.

Keberhasilan pelestarian Bubur Podas
bergantung pada sinergi antara masyarakat,
lembaga pendidikan, pemerintah, dan
media. Pemerintah daerah dapat
memperkuat posisi Bubur Podas melalui
penetapan sebagai Warisan Budaya

38

Takbenda (WBTb), sekaligus mendorong
pengembangan ekonomi kreatif berbasis
kuliner. Ketika tradisi ini diakui, didukung,
dan dihidupi bersama, Bubur Podas tidak
hanya menjadi ikon kuliner, tetapi juga
simbol ketahanan sosial dan kebanggaan
budaya. Melestarikannya berarti menjaga
denyut kebersamaan dan rasa syukur yang
telah diwariskan turun-temurun. Sebuah
pengingat bahwa dari semangkuk bubur,
lahir identitas, solidaritas, dan harapan
masa depan.

Penutup

Bubur Podas bukan sekadar makanan
tradisional, melainkan simbol identitas
masyarakat Melayu pesisir Tanjungbalai
yang lahir dari hubungan harmonis antara
manusia, alam, dan budaya. Dalam
semangkuk bubur yang tampak sederhana,
tersimpan sejarah panjang tentang
kehidupan maritim, nilai spiritual, dan
semangat kebersamaan yang telah
diwariskan lintas generasi. Dari bahan-
bahan lokal yang diambil dari darat dan laut
hingga cara memasaknya yang dilakukan
bersama-sama, semuanya mencerminkan
karakter masyarakat pesisir yang terbuka,
ramah, dan penuh rasa syukur. Bubur Podas
menjadi penanda bahwa kuliner dapat
berfungsi sebagai medium untuk mengenali
jatidiridan meneguhkan rasa kebersamaan.

Di balik proses memasaknya yang komunal,
Bubur Podas merefleksikan nilai sosial yang
kuat: gotong royong, kesetaraan, dan
solidaritas. Aktivitas memasak bersama
melibatkan seluruh warga tanpa
memandang usia, profesi, atau status sosial.
Masing-masing berkontribusi sesuai
kemampuan, menjadikan dapur komunal



Bubur Podas: Cermin Identitas, Kebersamaan,

dan Ketahanan Budaya Masyarakat Melayu Pesisir Tanjungbalai

sebagai ruang belajar sosial yang
mengajarkan keikhlasan dan rasa tanggung
jawab. Selain itu, Bubur Podas juga
mencerminkan kecerdasan lokal
masyarakat pesisir dalam mengelola
sumber daya pangan. Pemanfaatan bahan
nonberas seperti umbi-umbian, sayur, dan
hasil laut menjadi wujud nyata diversifikasi
panganyang berkelanjutan, sekaligus model
ketahanan pangan berbasis nilai budaya dan
ekologilokal.

Pelestarian Bubur Podas di tengah arus
modernisasi menuntut kolaborasi lintas
generasi dan lembaga. Pemerintah, sekolah,
komunitas, dan masyarakat perlu bersinergi

39

menjaga tradisi ini melalui pendidikan,
festival, dan digitalisasi agar tetap relevan
bagi masa kini. Melestarikan Bubur Podas
berarti menjaga harmoni sosial sekaligus
merawat rasa syukur yang tumbuh dari akar
budaya pesisir. Tradisi ini mengingatkan
bahwa nilai-nilai besar sering lahir dari hal-
hal sederhana dari aroma rempah yang
mengepul di dapur, dari tawa di sekitar kuali
besar, dan dari semangat berbagiyang tulus.
Karena itu, menjaga Bubur Podas sejatinya
adalah menjaga identitas kita sebagai
bangsa yang hangat, gotong royong, dan
berbudaya.



Bubur Podas: Cermin Identitas, Kebersamaan,
dan Ketahanan Budaya Masyarakat Melayu Pesisir Tanjungbalai

SUMBER BACAAN

Balai Pelestarian Nilai Budaya Sumatera Utara. (2019). Tradisi Kuliner Melayu Pesisir
Sumatera Utara. Medan: Kemdikbud.

Ensiklopedi Makanan Nusantara. (2018). Jakarta: Balitbangbud Kemdikbud.

Wawancara dengan beberapa Ibu penjual Bubur Podas di Jalan Mangga,
Tanjungbalai (2025).

40



Tawaro, Nadi Kehidupan Tana Luwu:
Merajut Kembali Identitas Pangan yang Terlupakan

Pendahuluan:
Pangan Sebagai Jati Diri Bangsa

Pangan, dalam esensinya, jauh melampaui
sekadar pemenuhan kebutuhan biologis
untuk bertahan hidup. la adalah sebuah
arsip hidup, sebuah narasi cair yang
merekam jejak peradaban, sistem nilai,
kearifan ekologis, dan pada puncaknya,
identitas sebuah komunitas (Khomsan et al.,
2022) (Setyaningrum, 2022). Setiap suap
makanan tradisional membawa serta gema
sejarah para leluhur, setiap resep adalah
transmisi pengetahuan lintas generasi, dan
setiap ritual makan adalah penegasan ikatan
sosial. Dalam konteks inilah, tema “Pangan
Lokal, Identitas Kita” menjadi begitu relevan
untuk direnungkan di tengah arus
globalisasiyang cenderung menyeragamkan

41

Pardomuan Robinson Sihombing

BPS-Statistics Indonesia
robinson@bps.go.id

selera dan mengancam keberagaman hayati
(Asisetal.,2019).

Sulawesi Selatan merupakan salah satu
panggung gastronomi paling kaya di
Nusantara. Wilayah ini dianugerahi
kekayaan kuliner yang tidak hanya
memanjakan lidah, tetapi juga sarat akan
makna filosofis dan historis. Hidangan-
hidangan ikonik seperti Coto Makassar, Sop
Konro, dan Pallubasa bukan sekadar produk
kuliner, melainkan simbol budaya yang
mengisahkan keberanian, percampuran
budaya di jalur rempah, hingga struktur
sosial masyarakatnya (Kadir, 2025)
(Mistriani et al., 2021). Bahan-bahan dasar
seperti pisang, kelapa, gula merah, dan
beras, dalam tradisi Bugis-Makassar, bahkan



Tawaro, Nadi Kehidupan Tana Luwu:
Merajut Kembali Identitas Pangan yang Terlupakan

dianggap sebagai representasi simbolis dari
siklus dan kekuatan kehidupan itu sendiri
(Nugraha, 2022). Filosofi ini terwujud dalam
berbagai penganan adat, di mana bentuk,
bahan, dan cara penyajiannya mengandung
doa dan harapan yang mendalam (Raodah,
2024).

Namun, di antara gemerlap kuliner urban
yang telah mendunia tersebut, tersimpan
sebuah identitas pangan yang lebih purba,
lebih fundamental, namun kini kian
terpinggirkan. Dari panorama kuliner
Sulawesi Selatan yang luas, tulisan ini akan
menukik lebih dalam ke jantung Tana Luwu,
sebuah wilayah historis yang pernah
menjadi pusat salah satu kerajaan tertua di
Sulawesi (Bappelitbangda Sulawesi Selatan,
2018). Di sanalah identitas pangan sejati
masyarakatnya berakar pada sebatang
pohon kehidupan: sagu, atau yang dikenal
dalam bahasa lokal sebagai Tawaro.

Tawaro bukan sekadar sumber karbohidrat
alternatif bagi masyarakat Luwu, melainkan
fondasi peradaban, pilar kedaulatan
pangan, dan manifestasi identitas budaya
yang mendalam. Melalui studi kasus sagu di
Tana Luwu, kita dapat menyaksikan secara
nyata dinamika kompleks antara pangan
lokal dan identitas di era
kontemporer—sebuah kisah tentang
warisan yang agung, tantangan zaman yang
mengancam, dan secercah harapan untuk
revitalisasi. Ini adalah upaya untuk merajut
kembali benang-benang identitas pangan
yang nyaris terlupakan, sebelum ia benar-
benar sirna ditelan zaman.

Jejak Historis Tawaro: Pangan Utama
Kedatuan Luwu

Jauh sebelum beras menjadi komoditas
pangan utama dan mendominasi piring saji
masyarakat Indonesia, sagu telah menjadi
tulang punggung kehidupan bagi banyak

42

komunitas di Nusantara, tidak terkecuali di
Tana Luwu. Analisis arkeologis bahkan
menunjukkan bahwa sagu (Metroxylon
sagu) telah menjadi makanan nabati
dominan di Sulawesi Selatan sejak masa pra-
Islam (Suroto et al., 2023). Catatan sejarah
dan tradisi lisan menegaskan bahwa Tawaro
adalah makanan pokok bagi masyarakat
umum di wilayah Kedatuan Luwu,
sementara beras pada masa itu berstatus
sebagai pangan eksklusif yang hanya
dinikmati oleh kalangan bangsawan dan
para pembesar kerajaan. Ketergantungan
pada sagu ini bukan tanpa alasan; ia tumbuh
melimpah secara alami dilahan-lahan basah
Tana Luwu, menyediakan sumber energi
yang andal dan tak kenal musim (Hamid et
al.,2019).

Kemandirian pangan yang ditopang oleh
sagu ini menjadi fondasi bagi salah satu
filosofi agung Kerajaan Luwu: “Wanua
Mappatuo Naewai Alena”, yang berarti
"negeri yang menghidupi dan mampu
memberdayakan dirinya sendiri". Filosofi ini
mencerminkan sebuah kedaulatan pangan
yang paripurna, di mana kerajaan tidak
bergantung pada pasokan dari luar untuk
memenuhi kebutuhan dasar rakyatnya.
Dengan demikian, sagu bukan hanya
sekadar makanan, melainkan pilar utama
yang menopang kemandirian dan stabilitas
politik kerajaan. Bahkan, pada masa lalu,
terdapat "Sagu Datu", yaitu lahan sagu milik
kerajaan yang pengelolaannya diatur oleh
pemerintah untuk diberikan kepada
masyarakat yang tidak mampu (Mulyadi,
2017).

Signifikansi strategis sagu bahkan tercatat
dalam salah satu keputusan geopolitik
terpenting dalam sejarah Kedatuan Luwu.
Pada abad ke-16, pusat pemerintahan
kerajaan dipindahkan ke Pattimang di
wilayah Malangke. Salah satu pertimbangan



utama di balik perpindahan ini adalah
potensi sagu yang luar biasa di wilayah
tersebut, yang diperkirakan mampu
menyuplai kebutuhan pangan bagi sekitar
14.500 jiwa penduduk ibu kota. Keputusan
ini menunjukkan bahwa para pemimpin
Luwu di masa lalu memiliki pemahaman
mendalam tentang ketahanan pangan
sebagai aset strategis negara. Sagu tidak
dipandang sebagai komoditas pertanian
biasa, melainkan sebagai sumber daya vital
yang menentukan kekuatan dan
keberlanjutan sebuah peradaban.
Hilangnya sentralitas sagu di era modern,
oleh karena itu, bukan hanya pergeseran
pola konsumsi, tetapi juga sebuah amnesia
kolektif terhadap prinsip fundamental
kemandirian yang pernah menjadi sumber
kekuatan kawasan ini.

Pohon Kehidupan: Etnotani dan Kearifan
Lokal Sagu

Bagi masyarakat adat Luwu, pohon sagu
(Metroxylon sagu) bukanlah sekadar
tanaman penghasil pati, melainkan "pohon
kehidupan" yang setiap bagiannya memiliki
nilai dan fungsi. Kearifan lokal ini
mencerminkan sebuah filosofi
keberlanjutan yang mendalam, di mana
tidak ada satu pun bagian dari pohon yang
terbuang sia-sia (zero-waste) (Haruna et al.,
2022). Patinya diolah menjadi makanan
pokok; daunnya yang kokoh dianyam
menjadi atap rumah yang sejuk dan tahan
lama; pelepahnya yang kuat dimanfaatkan
sebagai dinding, rakit, hingga perkakas
rumah tangga; batangnya yang tersisa
menjadi kayu bakar atau bahan lantai;
bahkan ampas hasil olahannya pun masih
berguna sebagai pakan ternak atau media
tanam (Haruna et al., 2022);
(Bappelitbangda Sulawesi Selatan, 2018).

Tawaro, Nadi Kehidupan Tana Luwu:
Merajut Kembali Identitas Pangan yang Terlupakan

Pemanfaatan holistik ini menunjukkan
hubungan simbiosis antara manusia dan
alam, di mana alam menyediakan segala
kebutuhan dan manusia membalasnya
dengan rasa hormat dan efisiensi.

Jantung dari budaya sagu ini adalah tradisi
pengolahannya yang bersifat komunal, yang
dikenal dengan sebutan massampe.
Massampe lebih dari sekadar proses teknis
untuk mengekstrak pati; ia adalah sebuah
ritual sosial yang merekatkan ikatan
kekeluargaan dan komunitas. Dalam tradisi
ini, terdapat pembagian kerja yang jelas
namun fleksibel. Kaum laki-laki biasanya
bertanggung jawab atas pekerjaan fisik yang
berat, seperti menebang pohon sagu dan
menokok empulurnya menggunakan alat
tradisional bernama sampe atau bakung
(Mulyadi, 2017). Sementara itu, kaum
perempuan dan anggota keluarga lainnya
berperan dalam proses memeras
(mapperra') dan menyaring sari pati sagu
dariampasnya.

Proses komunal ini adalah sebuah
"teknologi sosial" yang efektif untuk
memperkuat kohesi. la menjadi ruang untuk
berinteraksi, berbagi cerita, dan gotong
royong, yang pada akhirnya memperkokoh
solidaritas sosial. Namun, modernisasi yang
memperkenalkan mesin parut sejak era
1980-an telah membawa dilemma. Di satu
sisi, mekanisasi secara drastis meningkatkan
efisiensi dan volume produksi. Di sisi lain, ia
berisiko menggerus esensi komunal dari
tradisi massampe, mengubahnya dari
aktivitas gotong royong menjadi hubungan
kerja yang lebih individualistis dan berbasis
upah. Ini adalah cerminan dari tantangan
yang lebih besar: bagaimana
menyeimbangkan kemajuan ekonomi
dengan pelestarian modal sosial dan budaya
yang tak ternilai harganya.

43



Tawaro, Nadi Kehidupan Tana Luwu:
Merajut Kembali Identitas Pangan yang Terlupakan

Cita Rasa Identitas: Sagu di Piring Saji Masa
Kini

Keberadaan sagu sebagai identitas Tana
Luwu paling nyata terasa di atas piring saji.
Dari empulur pohon yang sederhana, lahir
beragam kreasi kuliner yang tidak hanya
mengenyangkan tetapi juga menjadi
penanda budaya yang khas. Hidangan-
hidangan ini adalah bukti nyata versatilitas
sagu yang mampu beradaptasi dalam
berbagai bentuk, rasa, dan fungsi sosial.

lkon utama dari gastronomi sagu Luwu
adalah Kapurung. Hidangan ini sekilas mirip
dengan papeda dari Indonesia Timur,
namun memiliki karakter yang unik.
Kapurung disajikan dalam bentuk bulatan-
bulatan kecil sagu yang disiram dengan kuah
kaya rempah, yang sering kali bercita rasa
asam segar, dan dilengkapi dengan aneka
sayuran rebus seperti jantung pisang,
bayam, dan jagung, serta lauk berupa ikan
atau daging (Aminah, 2023) (Isman, 2022).
Kapurung bukan hanya makanan sehari-
hari, tetapi juga hidangan wajib dalam
berbagai acara keluarga dan perayaan adat,
berfungsi sebagai simbol kebersamaan dan
kehangatan (Rahayu, 2021).

Selain Kapurung, ada pula Dange, yaitu
lempengan sagu yang dipanggang dalam
cetakan tanah liat. Bertekstur renyah dan
padat, Dange berfungsi sebagai pengganti
nasi yang praktis, awet, dan
mengenyangkan (Rahayu, 2021). Ada juga
Sinole, sagu yang disangrai dengan kelapa
parut hingga gurih, dan Lanya', kue sagu
manis yang legit, yang menunjukkan bahwa
sagu juga mampu menjelma menjadi
pengananyang lezat (Rahayu, 2021).

Menghadapi tantangan zaman, sagu tidak
tinggal diam. Gelombang inovasi mulai
muncul sebagai upaya untuk
menerjemahkan warisan kuliner ini ke
dalam bahasa yang dipahami oleh generasi

44

muda dan pasar yang lebih luas. Upaya
adaptasi ini merupakan strategi vital untuk
kelangsungan budaya sagu. Di Luwu Utara,
muncul inovasi seperti Buroncong Tabaro,
sebuah adaptasi kue tradisional buroncong
yang biasanya terbuat dari tepung terigu,
kini menggunakan sagu sebagai bahan dasar
utama, menjadikannya lebih ekonomis
tanpa mengorbankan rasa (Salju et al.,
2021). Inovasi lain yang tak kalah menarik
adalah pengembangan mie sagu, kerupuk
sagu, hingga boba sagu yang menyasar
segmen pasar milenial (Asriani et al.,
2022);(Suryani, 2022). Kue-kue modern
seperti cake sagu dan kue kering tradisional
yang dimodernisasi seperti Bagea juga
semakin populer (Mailoa & H. Tulalessy,
2022) (Kolaborasi Iklim Tim, 2024). Inovasi-
inovasi ini bukanlah bentuk pelunturan
tradisi, melainkan sebuah adaptasi dinamis
yang esensial untuk memastikan tawaro
tetap relevan, dicintai, dan terus hidup di
masa depan.

Warisan yang Memudar: Tantangan
Modernisasi dan Alih Fungsi Lahan

Di balik kekayaan sejarah dan kulinernya,
masa depan sagu di Tana Luwu diselimuti
oleh tantangan yang serius. Ancaman
terbesar datang dari pergeseran paradigma
pangan nasional yang sangat terpusat pada
beras. Program swasembada pangan yang
selama puluhan tahun mengedepankan
beras, atau dikenal sebagai "beras-isasi",
secara sistematis telah memarginalkan
pangan lokal lainnya, termasuk sagu
(Bappelitbangda Sulawesi Selatan, 2018).
Hegemoni beras ini tidak hanya mengubah
pola konsumsi, tetapi juga merasuk ke
dalam tatanan sosial-budaya, menciptakan
persepsi bahwa sagu adalah makanan kelas
dua, pangan orang miskin, atau makanan di
masa paceklik (Hadun, 2012). Stigma ini
secara perlahan mengikis kebanggaan



budaya dan menurunkan minat generasi
muda untuk mengonsumsi dan
membudidayakan sagu.

Dampak dari devaluasi budaya dan ekonomi
ini sangat nyata: hutan-hutan sagu yang
dulunya merupakan lumbung pangan alami
kini berada di bawah ancaman alih fungsi
lahan yang masif (Hadun, 2012). Ketika nilai
ekonomi sagu dianggap rendah, lahan sagu
menjadi rentan dikonversi menjadi
perkebunan komoditas lain yang dianggap
lebih menguntungkan, seperti kelapa sawit,
atau untuk pembangunan infrastruktur.
Fenomena ini menciptakan sebuah
lingkaran setan yang merusak: kebijakan
pangan yang bias beras menurunkan nilai
budaya dan ekonomi sagu, yang kemudian
memicu konversi lahan. Konversi lahan
mengurangi ketersediaan sagu, yang pada
gilirannya semakin memperkuat status
marjinalnya dalam pola konsumsi
masyarakat (Mulyadi, 2017).

Data statistik menunjukkan betapa
rentannya kondisi ini. Meskipun data sagu
sering kali tidak konsisten dan bahkan
sempat hilang dari beberapa publikasi
statistik resmi—sebuah indikasi dari
pengabaian sistemik—angka yang tersedia
cukup untuk menunjukkan tren yang
mengkhawatirkan (Mulyadi, 2017).

Tawaro, Nadi Kehidupan Tana Luwu:
Merajut Kembali Identitas Pangan yang Terlupakan

Tabel di bawah menunjukkan fluktuasi pada
luas lahan dan produksi dalam periode yang
singkat, mengindikasikan ketidakstabilan
dan kurangnya perlindungan terhadap
ekosistem sagu. Penyusutan lahan,
meskipun tampak kecil dalam persentase,
merupakan sinyal bahaya bagi
keberlanjutan sumber daya genetik dan
kearifan lokal yang melekat padanya. Jika
tren ini tidak dibalikkan, warisan pangan
Tana Luwu ini berisiko tinggal menjadi
catatan kaki dalam buku sejarah.

Jalan Revitalisasi: Meneguhkan Kembali
Sagu sebagai Pangan Masa Depan

Meskipun menghadapi tantangan berat,
harapan untuk masa depan sagu belum
padam. Kesadaran akan pentingnya
diversifikasi pangan dan ketahanan iklim
mulai mendorong berbagai pihak untuk
menoleh kembali pada potensi Tawaro. Kini,
jalan revitalisasi tengah dirintis melalui
sinergi antara kebijakan pemerintah, inovasi
riset, daninisiatif komunitas.

Pemerintah, baik di tingkat pusat maupun
daerah, telah mulai menunjukkan
komitmennya. Kementerian Pertanian
meluncurkan program strategis "Sagunesia"
(Sagu untuk Indonesia) yang bertujuan
untuk mengembangkan sagu dari hulu ke

Tabel 1. Estimasi Luas Lahan dan Produksi Sagu di Sulawesi Selatan (2019-2021)

Tahun Luas Lahan (Ribu Hektare) Produksi (Ribu Ton)
2019 3.825 3.136
2020 3.776 2.964
2021 3.826 3.026

Sumber: Diolah dari data Badan Pusat Statistik (BPS) (Apzari, 2024).

45



Tawaro, Nadi Kehidupan Tana Luwu:
Merajut Kembali Identitas Pangan yang Terlupakan

hilir, mulai dari bantuan unit pengolahan
hasil untuk kelompok tani hingga
mendorong pengembangan produk
turunan seperti gula cair dan bioethanol
(Direktorat Jenderal Perkebunan, 2022). Di
Sulawesi Selatan, pemerintah provinsi juga
secara aktif menggenjot promosi pangan
lokal berbasis sagu sebagai langkah
antisipasi terhadap krisis pangan global.
Lembaga riset seperti Badan Riset dan
Inovasi Nasional (BRIN) turut berperan
penting dalam mendorong inovasi teknologi
pengolahan dan pemanfaatan sagu untuk
meningkatkan nilai tambahnya (BRIN,
2024).

Momentum ini harus dimanfaatkan untuk
mengubah narasi tentang sagu. Sagu
bukanlah pangan masa lalu, melainkan
"pangan cerdas" untuk masa depan.
Kemampuannya untuk tumbuh subur di
lahan marjinal yang tergenang air,
ketahanannya terhadap hama, serta siklus
panennya yang tidak bergantung pada
musim menjadikannya tanaman yang
sangat resilien dalam menghadapi
perubahan iklim (Rahayu, 2021); (Dahliani,
2024). Di saat tanaman pangan lain rentan
terhadap kekeringan atau banjir, hutan sagu
justru berfungsi sebagai penyimpan air dan
penyerap karbon yang efektif, membantu
mitigasi dampak perubahan iklim global
(Hariyanto, 2011).

Pada akhirnya, kunci keberhasilan
revitalisasi terletak pada sebuah pergeseran
paradigma: dari memandang sagu sekadar
sebagai komoditas menjadi memahaminya
sebagai sebuah sistem sosio-ekologis yang
utuh. Upaya pelestarian tidak bisa bersifat
parsial, seperti hanya memberikan bantuan
mesin. la harus bersifat holistik,
mengintegrasikan tiga pilar utama:

46

1. Konservasi Ekologis: Memberikan
perlindungan hukum yang kuat
terhadap hutan-hutan sagu dari
ancaman alih fungsi lahan dan
mempromosikan praktik budidaya yang
berkelanjutan. Peraturan daerah dapat
menjadi instrumen penting untuk
melindungi kawasan sagu dari konversi
lahan yang tidak terkendali
(Pemerintah Kabupaten Konawe,
2018).

2. Pemberdayaan Ekonomi: Mendukung
usaha kecil dan menengah (UKM) yang
mengolah sagu, memfasilitasi inovasi
produk, dan membuka akses pasar
yang lebih luas untuk produk-produk
turunan sagu. Model pengembangan
terintegrasi seperti yang ditemukan di
Luwu, di mana petani juga menjadi
pengolah, terbukti mampu
meningkatkan nilai tambah dan
menyerap tenaga kerja.

3. Promosi Budaya: Mengembalikan
kebanggaan terhadap sagu melalui
edukasi di sekolah, festival kuliner, dan
kampanye publik. Generasi muda perlu
diajak untuk melihat sagu bukan
sebagai makanan kuno, tetapi sebagai
pangan lokal yang sehat, keren, dan
menjadi bagian penting dari identitas
mereka.

Dengan pendekatan terpadu ini, Tawaro
dapat kembali diteguhkan perannya, tidak
hanya sebagai sumber pangan, tetapi
sebagai nadi kehidupan yang menopang
ketahanan ekologis, kemandirian ekonomi,
dan kebanggaan budaya masyarakat Tana
Luwu dan Sulawesi Selatan secara
keseluruhan. Merajut kembali identitas
pangan yang terlupakan ini adalah tugas kita
bersama, demi masa depan pangan yang
lebih beragam, adil, dan berkelanjutan



Tawaro, Nadi Kehidupan Tana Luwu:
Merajut Kembali Identitas Pangan yang Terlupakan

DAFTAR PUSTAKA

Aminah, S. N. (2023, September 9). Kapurung sebagai Identitas Budaya Sulawesi Selatan di
Tanah Rantau. Kompasiana. Kompasiana.
https://www.kompasiana.com/sri71162/64fc898508a8b56b28353a92/
kapurung-sebagai-identitas-budaya-sulawesi-selatan-di-tanah-rantau

Apzari. (2024). Potensi Home Industri Pembuatan Sagu Dalam Pemberdayaan
Perekonomian Keluarga Di Desa Meli Kecamatan Baebunta Kabupaten Luwu
Utara. IAIN Palopo.

Asis, A., Raodah, R., & Suryaningsih, T. (2019). Kuliner Tradisional Pada Upacara Adat di
Sulawesi Selatan. UPT UNHAS Press, 1-186.
https://repositori.kemdikbud.go.id/15854/

Asriani, Afrianto, R., Herdhiansyah, D., & Rismawan, Y. (2022). Teknologi Pengolahan Sagu
Menjadi Kerupuk Berbasis Pangan Lokal Di Sulawesi Tenggara. Prosiding Seminar
Nasional Instiper, 1(1), 245-251. https://doi.org/10.55180/pro.v1i1.260

Bambang Hariyanto. (2011). Manfaat Tanaman Sagu (Metroxylon Sp) dalam Penyediaan
Pangan dan dalam Pengendalian Kualitas
Lingkungan. Jurnal Tek. Ling, 12(2), 143-152.
https://www.google.com/url?sa=i&rct=j&q=&esrc=s&source=web&cd=&cad=
rja&uact=8&ved=0CAIQw7AJahcKEwjo58 28bz_ AhUAAAAAHQAAAAAQAg&ur
I=https%3A%2F%2Fmedia.neliti.com%2Fmedia%2Fpublications%2F144078-ID-
none.pdf&psig=AOvVaw1Ydujs9nHkgb8ReDDWi-yC&ust=168663036461

Bappelitbangda Sulawesi Selatan. (2018). Kajian Pengembangan dan Pelestarian Sagu
diSulawesi Selatan.

BRIN. (2024). Strategi Inovasi Pemanfaatan Sagu di Indonesia Timur. Brin.Go.ld.
https://www.brin.go.id/news/119535/strategi-inovasi-pemanfaatan-sagu-di-
indonesia-timur

Dahliani, L. (2024). Perkebunan Sagu berbasis Kearifan Lokal dalam Mengelola dan
Mewujudkan Pertanian Sagu Berkelanjutan. Tabela Jurnal Pertanian
Berkelanjutan, 2(1), 1-14. https://doi.org/10.56211/tabela.v2i1.441

Direktorat Jenderal Perkebunan. (2022). Antipasi Krisis Global, Sulsel Gelar Pasar Murah dan
Genjot Pangan Lokal Berbasis Sagu. Kementerian Pertanian.
Ditjenbun.Pertanian.Go.ld. https://ditjenbun.pertanian.go.id/antipasi-krisis-
global-sulsel-gelar-pasar-murah-dan-genjot-pangan-lokal-berbasis-sagu/

Hadun, R. (2012). Potensi lahan sawah hasil konversi dari lahan sagu ( Metroxylon spp ) di
desa Toboso kabupaten Halmahera Barat The potential of rice field resulting
from conversion of sago ( Metroxylon spp ) land at toboso village West
Halmaheraregency. 24-32.

Hamid, U., Ridha, M. R., & Madjid, M. S. (2019). Pengolahan Sagu di Desa Cenning
Kecamatan Malangke Barat Kabupaten Luwu Utara (1982-2017). Jurnal
Pattingalloang, 6(3), 106. https://doi.org/10.26858/pattingalloang.v6i3.10551

Haruna, N., Syamsuri, S., & Alang, H. (2022). STUDIETNOBOTANI EKONOMI TANAMAN SAGU
(Methroxylon sagu) PADA MASYARAKAT ADAT LUWU DI KABUPATEN LUWU
SULAWESI SELATAN. Bio-Lectura : Jurnal Pendidikan Biologi, 9(2), 179-185.
https://doi.org/10.31849/bl.v9i2.10812

47



Tawaro, Nadi Kehidupan Tana Luwu:
Merajut Kembali Identitas Pangan yang Terlupakan

Isman, A. N. (2022). 11 Makanan Khas Sulawesi Selatan Paling Dicari, Wajib Coba Nih! Detik
Sulsel. https://www.detik.com/sulsel/kuliner/d-6009074/11-makanan-khas-
sulawesi-selatan-paling-dicari-wajib-coba-nih

Kadir, W. (2025, April 22). Gastronomi Sulawesi Selatan: Warisan budaya dari dapur lokal.
RRI.co.id. Rrr.Co.ld. https://rri.co.id/makassar/kuliner/1465676/gastronomi-
sulawesi-selatan-warisan-budaya-dari-dapur-lokal

Khomsan, A., Anwar, F., Sukandar, D., Mudjajanto, hadi riyadi eddy setyo, Wigna, W.,
Widiaty, rita patriasih isma, Rosidi, A., Margawati, risti kurnia dewi ani, &
Firdausi, A. (2022). Pangan dan gizi dalam konteks sosio-budaya.

Kolaborasi Iklim Tim. (2024). Tidak Ragu Mengolah Sagu untuk Menjaga Ketahanan Pangan
di Desa Molino, Morowali Utara. Https://Kolaborasiiklim.ld/.
https://kolaborasiiklim.id/tidak-ragu-mengolah-sagu-untuk-menjaga-
ketahanan-pangan-di-desa-molino-morowali-utara/

Mailoa, M., & H. Tulalessy, A. (2022). Pengolahan Cake Berbasis Pangan Lokal Sagu Pada
Jemaat Bukit Sion Gunung Nona, Kota Ambon. Jurnal Hirono, 2(1), 17-22.
https://doi.org/10.55984/hirono.v2i1.82

Mistriani, N., Octafian, R., & Dewi, |. K. (2021). Positioning Strategy Through PIB Achieving
Tourist Satisfaction With Creative Economy In Kartika Jaya Kendal Village.
Kontigensi : Jurnal Ilmiah Manajemen, 9(2), 491-499.
https://doi.org/10.56457/jimk.v9i2.198

Mulyadi, A. (2017). Dinamika Pengetahuan Lokal dalam Pengelolaan Sagu di Tana Luwu.

Nugraha, A. K. E. (2022). Filosofi Onde-onde, Kue Wajib Ritual Syukuran Bugis-Makassar
Sejak Abad 13-14. Detik Sulsel. https://www.detik.com/sulsel/kuliner/d-
6073160/filosofi-onde-onde-kue-wajib-ritual-syukuran-bugis-makassar-sejak-
abad-13-14

Rahayu, F. (2021). Realita Sagu sebagai Makanan Pokok Masyarakat
Luwu Utara Setelah Beras. Kompasiana.
https://www.kompasiana.com/febi80560/60bf4dd7d541df287068bdb2/realit
a-sagu-sebagai-makanan-pokok-masyarakat-luwu-utara-setelah-beras

Raodah, R. (2024). Makna Filosofi Makanan Tradisional Bannang-Bannang Pada Upacara
Adat Di Kabupaten Gowa. Pangadereng : Jurnal Hasil Penelitian IImu Sosial Dan
Humaniora, 9(1), 66—75. https://doi.org/10.36869/pjhpish.v9i1.281

Salju, S., Sari, H., Wahida, A., & Kusdarianto, |. (2021). Pemberdayaan Masyarakat Dalam
Pembuatan Buroncong Tabaro Solusi Peningkatan Ekonomi Di Tengah Covid-19.
Kumawula: Jurnal Pengabdian Kepada Masyarakat, 4(1), 92.
https://doi.org/10.24198/kumawula.v4i1.32162

Setyaningrum, P. (2022). Barongko, Kue Tradisional
Bugis Makassar yang Penuh Filosofi. Kompas.Com.
https://makassar.kompas.com/read/2022/10/01/054917578/barongko-kue-
tradisional-bugis-makassar-yang-penuh-filosofi?page=all#google_vignette

Suroto, H., Maryone, R., & Salhuteru, M. (2023). Budaya Sagu Di Papua Dari Masa Prasejarah
Hingga Masa Kini. Naditira Widya, 17(1), 57-66.
https://doi.org/10.24832/nw.v17i1.526

Suryani, S. (2022). Inovasi Boba Sagu dengan Kearifan Lokal Desa Sungai Tohor Sebagai
Produk Milenial yang Memikat Boba Sago Innovation with Local Wisdom of
Sungai Tohor Village as an Attractive Millennial Product. JCSPA: Journal Of
Community Services Public Affairs, 2(4), 164-174.

48



“Bagi masyarakat Bugis — Makassar, pisang
bukan sekadar buah biasa melainkan
sebuah identitas. Dalam setiap helai daun
dan buahnya yang sarat akan makna,
pisang memiliki fungsi dan nilainya
tersendiri. Sejak dahulu, pisang menjadi
pengikat antara tradisi, kepercayaan dan
kehidupan ekonomi masyarakat Bugis —
Makassar. Pisang hadir di setiap upacara
adat, simbol pengikat, identitas
masyarakat, serta bukti hidupnya akulturasi
budaya”.

Lebih dari Sekedar Pangan

Pisang mungkin tampak sederhana, namun
bagi masyarakat Bugis — Makassar, pisang
lebih dari sekedar buah dan camilan. Pisang

49

DAUN WARISAN, BUAH KEHIDUPAN :
PISANG BAGI MASYARAKAT BUGIS — MAKASSAR

Cresentia Zita Octaviani

Balai Pelestarian Kebudayaan Wilayah Xl
cresentiaoctaviani@gmail.com

adalah salah satu hasil alam yang berharga,
tumbuh subur dari pesisir hingga
pegunungan Sulawesi Selatan. Dalam setiap
lembar daun dan jenis buahnya yang
berlimpah, tersimpan bukti kearifan lokal,
filosofi hidup dan ketahanan budaya
masyarakat Bugis — Makassar. Pohon pisang
yang tidak berhenti bertunas meskipun
berkali-kali ditebang, mengajarkan sebuah
makna harapan hidup yang tak pernah
padam.

Bagi masyarakat Bugis — Makassar, pisang
menjelma menjadi ragam kuliner. Mulai dari
kelembutan barongko yang dibungkus daun
pisang, kesegaran es pisang ijo dan manis
yang menggoda dari pallubutung. Selain
perannya dalam dunia kuliner, pisang hadir


mailto:cresentiaoctaviani@gmail.com

DAUN WARISAN, BUAH KEHIDUPAN :
PISANG BAGI MASYARAKAT BUGIS — MAKASSAR

sebagai aktor utama dalam upacara adat,
pesta pernikahan, hingga menjadi menu
wajib dalam berbuka puasa. Pisang bahkan
dapat dinikmati setiap generasi, baik dari
balita, anak-anak, remaja hingga dewasa.
Sementara itu, di antara sajian pisang, ada
satu fenomenayang kadang dianggap 'aneh’
oleh sebagian besar masyarakat luar yakni
pisang disandingkan dengan lombok
(sambal pedas). Sajian tersebut biasanya
diwujudkan dalam hidangan Sanggara
peppe' alias pisang setengah mentah yang
digeprek dan dinikmati dengan cocolan
sambal terasi pedas. Inovasi perpaduan rasa
manis bertemu pedas, menciptakan ciri
khas tersendiri dalam menikmati pisang.

Mulai daunnya sebagai pembungkus,
batang yang sarat akan simbol, dan buah
yang menjadi sumber kearifan lokal,
menjadikan pisang memiliki tempat
'khusus' bagi masyarakat Bugis — Makassar.
Tulisan ini membawa pembaca untuk
mengupas tuntas makna pisang mulai dari
daun, batang hingga buahnya. Selamat
membaca.

Filosofi Pisang dalam Tradisi Bugis -
Makassar

Dalam keseharian, kita seringkali melihat
pisang hanya sebagai buah biasa dan
pelengkap bahan baku kudapan. Namun,
bagi kehidupan adat masyarakat Bugis —
Makassar, setiap sisir dan tandan pisang
hadir membawa makna doa hingga
harapan. Lantas, mengapa buah yang
mudah ditemukan ini dapat menempati
kedudukan yang begitu sentral bagi adat
masyarakat Bugis -Makassar?

Dalam memahami jiwa sebuah kebudayaan,
kita perlu menelusuri simbol dan maknanya.
Bagi masyarakat Bugis — Makassar, pisang
adalah aktor utama simbol dan makna
tersebut. Pisang hadir dalam setiap harapan

50

dan doa. M.Ridha (2000) dalam
penelitiannya berjudul "Makanan,
Kebudayaan dan Kesehatan pada Etnis Bugis
di Kabupaten Bone, Sulawesi Selatan'
menguraikan cukup jelas makna pisang
dalam berbagai tradisi. Mari sejenak
mengupasnya satu per satu.

e Mapakkulawi (Agiqgah). Tradisi ini
biasanya diadakan ketika bayi berumur
tujuh hari dan ditandai dengan
pengguntingan rambut bayi. Prosesi ini
tidak hanya menandai ritual aqigah,
namun menjadi momen keluarga dan
kerabat menanamkan harapan terbaik
untuk masa depan sang buah hati.
Berbagai sajian pun dihidangkan mulai
dari salosso, nasi ketan hitam dan putih
(sokko duang rupa), telur ayam
kampung, pisang 2 tandan dan kelapa
muda. Berbeda halnya dengan sajian
bagi sang bayi (ipangoloi), yang diberikan
yaknianeka bubur 12 macam terbungkus
daun pisang, serta ragam kue tradisional
yang rasanya manis seperti beppa laiya,
semangki, beppa pute, beppa bunga-
bunga, beppa tello, dll. Kue-kue yang
disajikan kepada sang bayi bermakna
bahwa semoga anak memiliki karakter
yang terpuji dan perjalanan hidup yang
manis. Selain itu, kehadiran tandan
pisang sebagai makna agar hidup sang
bayi senantiasa dipenuhi keberkahan
yang tak kunjung putus. Sementara daun
pisang dalam membalut aneka bubur 12
macam, dipercaya menjadi 'paket’
sekumpulan doa manis disertai harapan
sepenuhnya kepada sang bayi.

Mappano Lopi (menurukan perahu baru
ke laut). Tradisi ini menjadi salah satu
ritual penting yang diadakan saat perahu
baru mulai diturunkan ke laut untuk
pertamakalinya. Tradisi yang diawali
dengan doa bersama (ma' barasanji)



ditujukan untuk memohon keselamatan
selama perahu digunakan, serta
memanjatkan harapan agar dari perahu
tersebut mampu memperoleh hasil
tangkapan yang berlimpah. Aneka
makanan yang disajikan dalam tradisi ini
yakni nasi ketan hitam, nasi ketan putih,
nangka, onde-onde, pisang, kelapamuda
dantelurayam kampung.

Ritual sebelum melakukan mappano lopi
Sumber : Antara News.com
(diolah kembali oleh penulis menggunakan Al)

Mappanre Temme (tradisi khatam Al-
Quran). Tradisi ini diadakan untuk
merayakan pencapaian spiritual seorang
anak yang telah berhasil menyelesaikan
(khatam) pembacaan Al-Quran. Momen
kebanggaan keluarga ini diwujudkan
dengan aneka sajian makanan antaranya
daging ayam, udang, bajabu, tumpi-
tumpi, salonde, wetta lopa, bale tapa,
daging sapi, acar, mie goreng, nangka
muda, nasi ketan putih dan hitam, nasi
putih, pisang tiga sisir, dan telur. Makna
dari seluruh hidangan adalah rasa syukur
atas keberkahan pencapaian spiritual
anak serta menjadi bekal manis dalam
perjalanan hidup sang anak.

Mappenre Bola Baru (naik rumah baru).
Dilaksanakan ketika sebuah rumah
panggung selesai dibangun. Tradisi
mappenre bola baru hadir saat rumah

51

DAUN WARISAN, BUAH KEHIDUPAN :

PISANG BAGI MASYARAKAT BUGIS - MAKASSAR

panggung tersebut segera dipidah dan
siap untuk dihuni. Ritual yang
dilaksanakan diawali dengan pemilihan
waktu yang baik menurut petunjuk
panrita bola/ sanro bola (dukun rumah).
Penyelenggara ritual terbagi atas
pemimpin ritual (sanro bola), dan
peserta (pemilik rumah, keluarga,
tetangga, dan tukang). Perangkat ritual
terdiri atas dua ekor ayam putih (jantan
dan betina), loka (otti) manurung (pisang
kepok), loka (otti) panasa (pisang raja),
kaluku (kelapa), golla cella (gula merah),
tebu, panreng/ pandang (nenas)
matang, panasa (nangka) matang dan
kitab bacaan barazanji. Tata
pelaksanaan dimulai dari ritual loka
manurung (bertandan) masing-masing
disimpan/ digantung di sudut rumah,
sedang loka panasa (pisang raja), kaluku,
golla cella, tebu, panreng/pandang,
panasa disimpan di tiang (aliri) posi bola
(pusat rumah) seperti gambar di bawah
ini:

Bahan-bahan dalam tradisi Mappenre Bola Baru
Sumber : Syarif 2018
(diolah kembali oleh penulis menggunakan Al)



DAUN WARISAN, BUAH KEHIDUPAN :
PISANG BAGI MASYARAKAT BUGIS — MAKASSAR

Buah-buahan disimpan selama naik rumah
baru berlangsung, dan dapat menjadi
suguhan pada tamu maupun kerabat yang
sedang datang berkunjung. Pisang
bertandan biasanya digantung pada setiap
tiang rumah, atau cukup digantung pada
keempat tiang di sudut rumah. Pisang
bertandan sekaligus telah menjadi penanda
bahwa rumah tersebut akan segera 'dinaiki'.
Saat pisang mulai matang, pisang tersebut
dimanfaatkan menjadi bahan dasar kue-kue
tradisional yang akan disajikan berlangsung
selama dua minggu (Syarif, 2018).
Sementaraitu, filosofi lainnya terkait tandan
pisang yang diikat dan digantungkan di posi
bola yakni membawa harapan agar pemilik
rumah diberi keselamatan, simbol
'‘penghalau bencana' (tolak bala), serta
dilimpahi rezeki yang mengalir selama
menempatirumah.

Pisang dalam Pusaran Adat Pernikahan
Bugis- Makassar

Apayanganda bayangkan ketika mendengar
pernikahan suku Bugis - Makassar? Mungkin
yang terlintas adalah keindahan baju bodo,
prosesi mapacci penuh khidmat, atau tawar
menawar uang panai? Namun, di tengah
semuaitu, ada salah satu elemen sederhana
dari hasil alam yang memegang peranan
penting dan seringkali luput dari pandangan
yakni pisang. Dalam acara pernikahan suku
Bugis - Makassar, pisang berperan menjadi
simbol sakral, perantara antara harapan dan
kenyataan, serta kunci dari kelancaran
berbagai tahapan ritual dalam pernikahan.
Lantas, mengapa pisang memiliki posisi
'khusus' dalam adat suci ini? Tentunya ini
bukan tanpa alasan. Pisang dipercaya sarat
akan simbol kesuburan, harapan
kemudahan dalam memiliki keturunan dan
harapan terhadap bahtera rumah tangga
baru. Marikita singkap lapis tiap lapis makna
pisang yang umumnya dipandang sebagai
buah biasa, namun menjadi 'aktor' penting

52

dalam prosesi pernikahan masyarakat
Bugis-Makassar.

Abdul Asis, dkk dalam bukunya berjudul
“Kuliner Tradisional pada Upacara Adat di
Sulawesi Selatan”, menguraikan berbagai
wujud pisang penuh makna dalam
melengkapi prosesi pernikahan suku
Bugis-Makassar, diantaranya:

Barongko.

Barongko sebagai kue khas tradisional Bugis-Makassar
Sumber:https://bluegaz.co.id/id/recipe/detail/barongko

Masyarakat Bugis-Makassar, siapa yang tak
kenal barongko? Kue tradisional yang wajib
hadir dalam setiap acara ini menjadi kue
paling dicari. Dalam acara pernikahan,
barongko menjadi sajian terlaris bagi lidah
para penikmatnya. Keistimewaan barongko
pun telah diakui sebagai salah satu Warisan
Budaya Takbenda Indonesia (WBThI) oleh
Kementerian Pendidikan dan Kebudayaan
padaTahun 2017.

Kue berbahan dasar pisang kepok yang
dihaluskan ini, dicampur sempurna dengan
gula, santan, telur dan berbagai bahan
pelengkap lainnya. Adonannya kemudian
dibungkus rapi dalam lipatan daun pisang,
lalu dikukus hingga matang. Menurut
penuturan sesepuh, barongko yang autentik
tidak hanya mengandalkan pisang yang pas,
namun kadangkala juga diberi tambahan
istimewa berupa irisan nangka masak
(panasa). Penambahan nangka tidak hanya


https://bluegaz.co.id/id/recipe/detail/barongko

sekadar penambah rasa, melainkan
membawa filosofi mendalam. Panasa
dimaknai sebagai mamminasa (cita-cita).
Setiap bahan dalam barongko, mulai dari
pisang, santan hingga nangka membawa
harapan dan doa akan kelanggengan
bahtera rumah tangga pasangan. Harapan
ini senada dengan prinsip suku
Bugis-Makassar yang mengajarkan bahwa
pondasi rumah tangga adalah kejujuran dan
kesucian.

Menilik dari sejarahnya, barongko memiliki
sejarah panjang di masa lalu. Pada zaman
kerajaan, barongko sering dihidangkan
sebagai makanan penutup istimewa bagi
raja-raja Bugis-Makassar. Barongko kerap
hadir dalam berbagai pesta dan upacara
adat. Nilai filosofinya pun cukup
tinggi/Barongko dalam sudut pandang
masyarakat Bugis yakni 'barakkumua udoko'
mengandung bahwa barongko yang terbuat
dari pisang, pembungkusnya pun dari daun
pisang, yang secara makna berarti 'apa yang
tersimpan di dalam harus lah sama dengan
apa yang terlihat di luar'. Hal ini juga
dimaknai bahwa kebaikan sesungguhnya
akan tampak nyata jika disertai dengan
tindakan yang baik pula (Abdul Asis, 2019).

Walasuji

llustrasi walasuiji dilengkapi berbagai macam sajian
(tiwi-tiwi) (diolah menggunakan Al)

53

DAUN WARISAN, BUAH KEHIDUPAN :
PISANG BAGI MASYARAKAT BUGIS - MAKASSAR

Masih seputar kekayaan simbolis, dalam
tradisi pernikahan suku Bugis — Makassar
ada satu objek sederhana yang cukup unik,
bukan sebagai perhiasan melainkan sebagai
wadah doa dan harapan. Masyarakat
menyebutnya sebagai 'walasuji'. Walasuiji
sebagai anyaman bambu berbentuk persegi
empat yang kehadirannya sebagai
representasi visual dalam harapan dan doa
yang diwarisan turun-temurun. Walasuji
dilengkapi 'tiwi-tiwi' (persembahan) yang
dipilih masing-masing dengan penuh
makna.

Lantas, apa yang membuat walasuji begitu
istimewa? Jawabannya terletak di balik
bentuk walasuji dan makna sajiannya.
Bentuk persegi walasuji yang disebut sappa
eppa, melambangkan empat penjuru mata
angin dalam pandangan Bugis — Makassar.
Empat penjuru ibarat empat pilar karakter
yang wajib dimiliki setiap individu dalam
membina rumah tangga di antaranya
kecerdasan (deceng), keberanian (warani),
kejujuran (lempu) dan kemakmuran (sugi).
Sajian di dalam walasuji pun bukan lah
sembarang makanan, melainkan hasil bumi
yang umumnya tumbuh tegak lurus ke atas.
Sajian tersebut berisi setandan pisang,
setandan kelapa, batang tebu, buah labu
buah enau, serta sepasang ayam jantan dan
betina. Seluruh sajian tersebut dirangkum
menjadi satu yang secara filosofi sebagai
cerminan dan harapan agar pasangan
pengantin mampu menjalani hidup
berumah tangga dengan berpegang teguh
pada nilai-nilai luhur, mencapai
keseimbangan, dan meraih kemakmuran
hidup (Abdul Asis, 2019). Sementara itu,
sajian pisang tandan menggunakan jenis
pisang kepo (utti manurung) yang masih
muda. Makna dari pisang muda diharapkan
bahwa kehidupan kedua mempelai
senantiasa awet muda (malolo pulana) serta
sebagai harapan bahwa kedua mempelai



DAUN WARISAN, BUAH KEHIDUPAN :
PISANG BAGI MASYARAKAT BUGIS — MAKASSAR

akan memiliki keturunan dan generasi yang
baik (makkiana utti). Pisang dengan
manfaatnya yang dapat dijadikan sebagai
bahan dari berbagai kue tradisional juga
diibaratkan bahwa kehidupan kedua
mempelai dapat memberi banyak manfaat
untuk keluarga dan masyarakat.

Mapacci

Dalam khazanah budaya Bugis — Makassar,
mapacci merupakan salah satu tradisi sakral
yang menandai kesiapan mempelai menuju
gerbang baru kehidupan (pernikahan).
Tradisi ini memiliki makna spiritual yang
mendalam sekaligus sebagai simbol
pembersihan lahir dan batin sebelum
memasuki kehidupan baru sebagai suami /
istri (Said, 2015). Salah satu unsur penting
dalam prosesi mapacci adalah kehadiran
pisang selain dari beberapa perlengkapkan
lainnya seperti daun pacar, daun nangka,
beras, sarung sutera, bantal dan lilin. Pisang
dalam prosesi mapacci biasanya
menggunakan pucuk daun pisang (colli
daung utti manurung), yang secara filosofi
melambangkan kehidupan yang sambung-
menyambung dari generasi sebelumnya ke
generasi berikutnya. Sementara itu, pisang
juga menjadi salah satu dari berbagai jenis
buah yang diletakkan di atas wadah khusus
saat prosesi mapacci. Pisang yang dipilih
biasanya jenis pisang kepok yang rasanya
manis. Pisang manis menyimbolkan
harapan agar kehidupan rumah tangga yang
akan dijalani penuh dengan hal-hal manis
(harmonis).

Sanggara Balanda : Kecerdasan
Bugis-Makassar dalam Menyatukan Rasa
Tropis-Eropa

Di Sulawesi Selatan, terdapat salah satu
kudapan bernama unik yang menyimpan
sejarah panjang yakni sanggara Balanda
alias Pisang Belanda. Penamaan ini bukan
sekedar julukan biasa melainkan sebuah

54

jejak manis dari pertemuan budaya. Pisang
yang digoreng, lalu diisi dengan kacang dan
disiram mentega ini menjadi salah satu jejak
manis pertemuan dua budaya. Pisang yang
dikenal sebagai buah sederhana dan
merakyat di masa lalu kemudian
berakulturasi dengan hadirnya mentega dan
kacang. Ini lah sanggara balanda, bukti
kecerdasan kudapan hasil penyatuan rasa
tropis dan Eropa di tengah masyarakat
Bugis -Makassar.

Sanggara Balanda bertabur kacang
Sumber : https://www.liputan6.com

Berdasarkan data Nurfaidah (2025) dalam
media online Radio Republik Indonesia,
sanggara Balanda menjadi bagian akulturasi
di mana bahan lokal (pisang) bertemu
dengan bahan mewah impor Eropa
(mentega, kacang, gula) hingga menjadikan
sanggara Balanda sebagai kudapan elit di
masanya. Kehadiran nama 'Balanda’
(Belanda) pada kudapan tradisional ini
merujuk pada periode kolonial khususnya di
Makassar yang berlangsung mulai abad ke-
17 hingga awal abad ke-20. Kala itu,
Makassar menjadi pusat perdagangan
rempah hingga menciptakan interaksi


https://www.liputan6.com

antara budaya lokal dan Eropa. Hasil
interaksi tersebut kemudian menciptakan
sanggara Balanda yang selanjutnya diadopsi
dan diolah kembali oleh masyarakat lokal.

Hubungan sanggara Balanda dengan
akulturasi budaya secara eksplisit terwujud
dalam perpaduan rasa dan teknik. Inti dari
hidangan ini adalah pisang digoreng (teknik
masak yang umum ditemukan di Makassar)
dengan cita rasa yang dilengkapi kacang dan
siraman mentega yang creamy dan milky
(umum ditemukan dalam makanan penutup
khas Barat). Hal ini mulai terjadi pergeseran
dari cita rasa Bugis-Makassar tradisional
yang umumnya mengandalkan santan atau
gula merah. Melalui sanggara Balanda,
masyarakat Bugis-Makassar berhasil
'membugiskan' cita rasa Eropa hingga
menjadi sebuah kudapan yang
menghasilkan hidangan baru dapat diterima
secaraluas.

Semula, penyajian sanggara Balanda
seringkali menjadi penanda status sosial
dan kemakmuran. Kehadiran mentega dan
gula pasir dalam kreasi yang lebih mewah
menunjukkan kemampuan ekonomi
keluarga bersangkutan. Bahkan, sanggara
Balanda kerap dihadirkan dalam acara-acara
penting seperti ritual pernikahan maupun
penjamuan tamu-tamu penting. Seiring
waktu, masyarakat Bugis-Makassar
menjadikan sanggara Balanda sebagai

~ee—

Es Pisang ljo
Sumber : https://okutimurpos.bacakoran.co/

DAUN WARISAN, BUAH KEHIDUPAN :
PISANG BAGI MASYARAKAT BUGIS - MAKASSAR

penanda bahwa kudapan tersebut terbuka
terhadap kemajuan, mampu beradaptasi
dan tetap memanfaatkan bahan pangan
lokal.

Menariknya, di balik kenikmatan sanggara
Balanda membawa pesan moral mendalam
yakni isian kacang dan gula yang
tersembunyi di dalam pisang mengajarkan
bahwa kebaikan sejati seringkali tidak
tampak dari luar. Makna tersebut selaras
dengan ajaran Bugis-Makassar tentang
kesederhanaan, nilai luhur dan keindahan
sejati ditemukan di balik tampilan yang
bersahaja.

Pisang Sang Pengikat Rasa

Bagi masyarakat Bugis-Makassar, kuliner
bukan hanya sekadar rasa, melainkan
cermin dari identitas. Salah satu bahan yang
tak terpisahkan dari kuliner di Sulawesi
Selatan adalah pisang. Dari pisang, lahir lah
berbagai kuliner istimewa seperti es pisang
ijo, pallu butung, bandang-bandang, pisang
epe', dan sanggara' peppe'. Kehadiran
berbagai kuliner berbahan dasar pisang ini
menunjukkan bahwa masyarakat
Bugis-Makassar mampu mengolah
kekayaan alam menjadi kearifan lokal. Mari
kita kupas satu per satu kuliner andalan
masyarakat Bugis-Makassar berikut :

Es Pisangljo

55


https://okutimurpos.bacakoran.co/

DAUN WARISAN, BUAH KEHIDUPAN :
PISANG BAGI MASYARAKAT BUGIS — MAKASSAR

Es pisang ijo atau jika tanpa kulit disebut
juga pallu butung, bukan hanya sekadar
'pencuci mulut' biasa. Kudapan khas
Makassar yang sudah banyak menyebar di
berbagai wilayah ini, memiliki cerita rakyat
yang cukup unik. Berdasarkan penelitian
dari Dwi (2024) berjudul 'Es Pisang ljo
Entremet’, konon nama pisang ijo diambil
dari nama seorang koki bernama ljo di masa
kerajaan. Kala itu, terdapat seorang raja
yang terkenal kejam hingga ljo nyaris
dihukum mati karena gagal menyajikan
kudapan yang memuaskan bagi raja. Dalam
kekecewaannya, ljo memohon
pengampunan untuk diberi kesempatan
menciptakan kembali olahan pisang yang

paling lezat. ljo pun menciptakan pisang
yang dibalut kulit tepung berwarna hijau
cerah, lalu disiram kuah kental. Raja
kemudian mencicipi dan alhasil luluh dan
menikmati kudapan tersebut. Hukuman ijo
pun dibatalkan. Sebagai bentuk apresiasi,
nama ljo kemudian diabadikan pada sajian
legendaris ini. Terlepas dari cerita rakyat itu,
bagi masyarakat Makassar khususnya,
warna hijau melambangkan malabiri yakni
keanggunan, keharmonisan dan sopan
santun. Saat ini, pisang ijo mulai tersebar di
berbagai wilayah. Salah satu khas dari sajian
ini yakni adanya sirup lokal yang menjadi
pelengkap dalam mencicipi kudapanini.

Bandang-Bandang (Doko'-doko' Utti)

Bandang-Bandang (Doko'-doko' Utti)
Sumber : https://cookpad.com/id/resep/15349502

56


https://cookpad.com/id/resep/15349502

Kudapan yang satu ini mungkin sudah
banyak tersebar di berbagai wilayah dengan
penyebutan berbeda-beda. Namun di
Sulawesi Selatan, kudapan ini acapkali
disebut sebagai bandang-bandang atau
doko'-doko' utti. Kudapan manis yang
dibungkus dalam daun pisang ini
mencerminkan kearifan lokal masyarakat
Bugis di masalalu.

Berdasarkan Nurdin (2025) dalam
tulisannya berjudul "Analisis
Etnomatematika pada Kue Tradisional Bugis
dan Penerapannya dalam Pembelajaran
Geometri', awal mula hadirnya bandang-
bandang atau doko'-doko' utti dimulai dari
kesederhanaan. Dahulu, mayoritas sesepuh
Bugis adalah petani yang mengandalkan
hasil bumi seperti padi, pisang dan kelapa.
Berawal dari profesi itu lah, para petani
mulai berkreasi dalam mengolah bahan-
bahan sederhana hasil panen sendiri
menjadi kue berbasis kearifan lokal. Kue
kemudian diciptakan dengan perpaduan
tepung ketan (olahan padi yang ditumbuk
halus), pisang matang, dan santan kelapa.

—

Pisang epe'
Sumber : Pinterest

57

DAUN WARISAN, BUAH KEHIDUPAN :
PISANG BAGI MASYARAKAT BUGIS - MAKASSAR

Sebelum dikukus, adonan dibungkus
dengan daun pisang. Fenomena ini lah yang
memicu penamaan 'doko' dalam bahasa
Bugis berarti 'bungkus' dan 'utti' berarti
‘pisang'. Jadi secara harfiah berarti 'pisang
yang dibungkus'.

e Pisangepe’

Saat berkunjung ke Makassar, para
wisatawan acapkali mencari jajanan yang
satu ini. Sembari menikmati matahari
terbenam di Pantai Losari, jajanan pisang
epe' menjadi kuliner wajib untuk dicicipi.
Pisang epe' cukup mudah ditemukan
terutama di pusat Kota Makassar. Nama
epe' sendiri berasal dari bahasa Makassar
yang berarti 'jepit'. Sesuai namanya, pisang
epe' kemudian diartikan sebagai pisang
kepok setengah matang yang dibakar di atas
arang kemudian dijepit menggunakan dua
bilah papan kayu tebal. Setelah dijeput,
pisang epe' kemudian disiram dengan gula
merah cair. Untuk sajian kekinian, pisang
epe' biasanya diberi tambahan parutan
keju, butiran coklat maupun susu kental.




DAUN WARISAN, BUAH KEHIDUPAN :
PISANG BAGI MASYARAKAT BUGIS — MAKASSAR

Sejauh ini, tidak ada catatan sejarah yang
secara eksplisit menguraikan asal usul
pisang epe' ini. Namun, masyarakat
Makassar percaya jajanan ini sudah menjadi
jajanan legendaris dan layak diakui sebagai
bagian dari kearifan lokal.

e Sanggara' peppe’

Sanggara' peppe' adalah sebuah nama
kudapan yang mungkin terdengar asing bagi
yang berkunjung ke tanah Daeng. Berbeda
dengan olahan pisang lain yang cenderung
manis dan lembut, Sanggara' peppe' diolah
hingga kering dan garing. Sanggara' berarti
pisang yang digoreng dan peppe' berarti
digeprek saat kondisi masih panas. Salah
satu hal unik dalam kuliner ini yakni pada
saat dimakan sanggara' peppe' disajikan

bersama sambal. Berdasarkan cerita
masyarakat yang berkembang, filosofi dari
sajian ini yakni konsep pacce atau ketegasan
menunjukkan bahwa kenikmatan sejati
seringkali ditemukan dalam kesederhanaan
dan cita rasa yang kuat (pedas), tidak hanya
yang manis dan lembut.

Kearifan lokal dalam sanggara' peppe'
terletak pada sajiannya yang dikonsumsi
bersama sambal. Masyarakat Bugis —
Makassar memanfaatkan pisang kepok yang
masih muda (belum matang), tekstur padat,
dan lebih cocok untuk digoreng dan
digeprek tanpa hancur. Kehadiran sambal
pedas sebagai pendamping pisang
mencerminkan karakter masyarakat pesisir
dan agraris yang menyukai makanan pedas
untuk menambah energi saat bekerja.

Sanggara' peppe’
Sumber : https://cookpad.com/id/resep/5167973

58


https://cookpad.com/id/resep/5167973

Pisang Menjadi Jantung Ketahanan
Budaya

Sebagai penutup, kita melihat pisang
dalam wujud buah maupun daun, telah
mengukir peradaban panjang di tengah
kebudayaan Bugis-Makassar. Pisang tidak
hanya sekadar hasil panen, melainkan
sebuah warisan budaya yang dapat
dinikmati, pengikat akulturasi, ritual adat
dan filosofi hidup. Oleh sebabnya,
melestarikan warisan pisang ini berarti
melestarikan identitas masyarakat Bugis-
Makassar. Tentunya, dibutuhkan kesadaran
dari seluruh elemen masyarakat mulai dari
petani yang menjamin keberlangsungan
variates pisang lokal, hingga pemerintah
setempat dalam menciptakan ruang dalam
mengedukasi pentingnya kearifan lokal.

DAUN WARISAN, BUAH KEHIDUPAN :
PISANG BAGI MASYARAKAT BUGIS - MAKASSAR

Keberlanjutan peran pisang krusial bagi
ketahanan budaya di Sulawesi Selatan. Di
tengah globalisasi dan modernisasi pangan,
mempertahankan keaslian, proses
pembuatan tradisional, hingga penggunaan
daun pisang sebagai pembungkus alami
menjadi tindakan nyata dalam melestarian
warisan budaya ini. Pisang menjadi benteng
yang menunjukkan bahwa pisang terus
hidup baik di pusat kuliner, upacara adat,
maupun dalam cerita rakyat turun temurun.
Mari kita jadikan upaya pelestarian pisang
khas Bugis-Makassar sebagai gerakan dalam
mempertahankan kearifan lokal. Melindungi
ciri khas sajian pisang masyarakat Bugis-
Makassar dari kepunahan, rasa yang tetap
autentik hingga mempertahankan nilai-nilai
filosofi menjadi investasi terbesar bagi masa
depan budaya Bugis-Makassar.

59



DAUN WARISAN, BUAH KEHIDUPAN :
PISANG BAGI MASYARAKAT BUGIS — MAKASSAR

DAFTAR PUSTAKA

Asis, Abdul, Raodah, dan Tini Suryaningsih. 2019. Kuliner Tradisional pada Upacara Adat di
Sulawesi Selatan. Cetakan |. Makassar: Unhas Press.

Dwi, L. N. A.(2024). Es Pisang ljo Entremet. Tesis D3, Politeknik Pariwisata NHI : Bandung.

Nurdin, H., Nur, F., & Yuliany, N. (2025). Analisis Etnomatematika pada Kue Tradisional Bugis
dan Penerapannya dalam Pembelajaran Geometri. Jurnal Derivat, 12(1), 10-24.

Ridha, M., et al. (2000). Makanan, Kebudayaan dan Kesehatan pada Etnis Bugis di Kab. Bone,
Sulawesi Selatan. Dalam Prosiding Simposium Internasional Jurnal Antropologi
Indonesia |: Makassar.

Said, M. (2015). Makna Filosofis Upacara Mapacci dalam Tradisi Pernikahan Bugis Makassar.
Jurnal Al-Qalam, 21(2), 315—-326.

Syarif, Ananto Yudono, Afifah Harisah, dan Moh Muhsen Sir. (2018). Ritual Proses Konstruksi
Rumah Tradisional Bugis di Sulawesi Selatan. WALASUJI (Jurnal Sejarah dan
Budaya), 9(1), 53-72.

Internet:

https://rri.co.id/kuliner/1382099/sanggara-balanda-kuliner-legendaris-dengan-filosofi-
mendalam, diakses padatanggal 15 Oktober 2025 pukul 15:08 WIB.

https://www.goodnewsfromindonesia.id/2023/12/04/sejarah-pisang-epe-khas-makassar-
dan-cara-membuatnya, diakses pada tanggal 15 Oktober 2025 pukul 23:19 WIB.

60


https://rri.co.id/kuliner/1382099/sanggara-balanda-kuliner-legendaris-dengan-filosofi-mendalam
https://rri.co.id/kuliner/1382099/sanggara-balanda-kuliner-legendaris-dengan-filosofi-mendalam
https://www.goodnewsfromindonesia.id/2023/12/04/sejarah-pisang-epe-khas-makassar-dan-cara-membuatnya
https://www.goodnewsfromindonesia.id/2023/12/04/sejarah-pisang-epe-khas-makassar-dan-cara-membuatnya

SIMBOLISME KULINER BUGIS: CERMINAN IDENTITAS
DAN HARMONI KEHIDUPAN TRADISIONAL

Suciaty Pratiwi' Fitriani?> Musmita'
STKIP Bina Harapan Celebes Makassarl
SMP Negeri 9 Kota Pare-pare2

suciatypratiwi@gmail.com / fitrifbs012@gmail.com

Pengantar

Kuliner tradisional seperti hidangan
berbasis rempah Nusantara atau kue manis
agraris menjadi pengingat akan akar budaya
yang sering terlupakan di tengah makanan
cepat saji di era globalisasi saat ini. Oleh
karena itu, mengeksplorasi kuliner bukan
hanya tentang memuaskan selera, tetapi
juga merayakan warisan yang memberi kita
manfaat yang lebih besar dalam hidup kita.
Menurut (Humaedi, 2021), kuliner tidak
sekadar makanan untuk memenuhi
kebutuhan kreatif seseorang; itu memiliki
filosofi dan prinsip sosial yang dibawa oleh
setiap individu dan komunitas yang
mengelola dan menghidangkannya. Selain
itu, berbagai jenis bahan baku (bahan baku)

61

akan disesuaikan dengan sumber daya
lingkungan sekitarnya dan didasarkan pada
prinsip kebudayaan yang dianutnya.

Makanan tidak hanya merupakan
kebutuhan biologis manusia untuk bertahan
hidup, tetapi juga merupakan kebutuhan
sosial dan budaya bagi setiap orang dalam
komunitas atau masyarakat. Faktor-faktor
sosial dan budaya memengaruhi pilihan
makanan untuk asupan, dan faktor-faktor
budaya adalah bagian dari pengalaman
manusia yang selalu berubah dan
berkembang (Utami, 2018). Oleh karena
itu, makanan digunakan dalam berbagai
acara sosial seperti pernikahan, festival,


mailto:suciatypratiwi@gmail.com
mailto:fitrifbs012@gmail.com

SIMBOLISME KULINER BUGIS: CERMINAN IDENTITAS

DAN HARMONI KEHIDUPAN TRADISIONAL

atau pertemuan keluarga untuk
memperkuat ikatan dan mengekspresikan
identitas budaya komunitas.

Dengan tanah yang subur dan sumber
makanan yang melimpah, Nusantara
menjadi tempat yang ideal untuk ragam
kuliner lokal yang unik dan beragam, yang
mencerminkan kekayaan biodiversitas dari
Sabang hingga Merauke. Lokasi geografis
menentukan bahan-bahan terdekat, yang
diolah dengan pengetahuan dan kreativitas
lokal untuk menghasilkan makanan asli
seperti es pisang ijo, kapurung, dan
sebagainya. Metode ini tidak hanya menjaga
keberlanjutan makanan tetapi juga
meningkatkan identitas budaya melalui rasa
yang mencerminkan harmoni antara alam
dan manusia. Oleh karena itu, kuliner
Nusantara telah menjadi warisan hidup
yang harus dijaga, mengajak kita untuk
merayakan kekayaan tanah air dalam setiap
suapan.

Bayangkan diri Anda di kampung halaman
duduk di teras rumah panggung khas Bugis,
sambil menghirup angin sepoi-sepoi yang
membawa aroma kesejukan dan
kedamaian. Anda dapat mengunyah
hidangan kuliner khas onde-onde yang
hangat berbalut kelapa parut dan cita rasa
manis di dalamnya. Setiap suapan menjadi
pengingat akan warisan yang masih hidup,
memberi kita kesempatan untuk merasakan
hubungan budaya melalui kesenangan yang
sederhana. Melalui kelembutan setiap
gigitan menjadi simbolisme kehidupan yang
harmonis.

Dalam artikel ini, kami mencoba
menjelaskan berbagai jenis kue tradisional,
yang merupakan makanan khas Bugis dan
Sulawesi Selatan secara keseluruhan,
dengan penekanan utama pada olahan
tepung beras, kelapa, dan gula merah yang
merupakan dasar rasa asli dan nutrisi alami

62

dari pangan lokal. Selain itu, mempelajari
simbolisme secara mendalam berdasarkan
maknanya dan nilai budayanya. Metode ini
tidak hanya berfungsi meningkatkan
pemahaman pembaca tentang warisan
kuliner, melainkan mengajak pembaca
untuk berpikir tentang bagaimana setiap
kue membuat hubungan antara identitas
etnis dan keharmonisan tradisional. Oleh
karena itu, eksplorasi ini merupakan
undangan untuk menghargai dan
melestarikan kekayaan pangan lokal di era
kontemporer.

Fungsi Kuliner Tradisional Bugis

Kuliner tradisional khas Bugis memiliki
fungsi yang beragam dalam kehidupan
masyarakat. Hadirnya dalam berbagai
konteks kepentingan tidak sebatas sebagai
pelengkap untuk memenuhijamuan kepada
tamu yang datang, tetapi lebih dari pada itu.
Hadirnya suatu kuliner tradisional
merupakan merupakan sarana dalam
mengenalkan kehidupan sosial, budaya, dan
wisata (Umiyati dkk, 2021). Kaddoq
minynyaq dan makanan khas lainnya
disiapkan secara gotong royong dan
menjadi sajian utama dalam tradisi adat
maupun keagaaman pada masyarakat Bugis
Makassar. Selain itu, mereka dibagikan
kepada masyarakat sebagai tanda
solidaritas dan harapan akan keberkahan
(Hidayati et al., 2023); (Rusnali et al. 2021).
Dengan demikian, secara umum kuliner
memiliki fungsi religius, sosial, budaya,
integrasi, dan ekonomi (Suryaningsih,
2019).

Fungsi pertama adalah sehubungan dengan
aspek sosial sebagai pemerkukuh
kebersamaan masyarakat. Ketika orang
Bugis akan kedatangan tamu baik keluarga
maupun kerabat, umumnya mereka
membuat olahan kue sebagai penyambung
penyambutan. la memiliki kedudukan



SIMBOLISME KULINER BUGIS: CERMINAN IDENTITAS

sebagai wujud penghormatan sekaligus
memperkuat jalinan silaturahmi antar
sesama. Dalam proses pembuatannya,
biasanya melibatkan tetangga dekat
maupun keluarga. Sehingga melalui kuliner
tradisional ini, bukan semata-mata tentang
rasa, melainkan jembatan untuk
memperkaya harmonisasi sosial dalam
kehidupan sehari-hari.

Kuliner tradisional juga memiliki fungsi
utama dalam aktivitas ritual adat
masyarakat Bugis. Misalnya tradisi adat
massulo béppa di Dusun Karampuang,
Kabupaten Sinjai. Menurut (Asis, 2019)
bahwa massulo béppa berarti “menerangi
kue” semalam suntuk sambil iringan musik
gendang. Aktivitas ini bertujuan sebagai
ungkapan rasa syukur terhadap Tuhan Yang
Maha Esa agar diberikan kelancaran dan
keberhasilan dalam mengolah lahan-lahan
pertanian mereka.

Saat menyambut tamu dari luar daerah,
kuliner Bugis juga digunakan sebagai alat
diplomasi sosial karena melambangkan
keramahan yang membuat tamu merasa
diterima seperti keluarga. Kue tradisional
berguna untuk membangun jaringan dan
memperkuat hubungan antar-etnis di
Sulawesi Selatan selama pertemuan
pemerintah atau festival. Fungsi ini,
menjadikan kuliner sebagai bahasa tanpa
kata untuk mendorong perdamaian dan
kerja sama, di mana gula merah yang manis
menjadi simbol ikatan yang manis dan
abadi.

Kuliner Bugis tradisional juga berfungsi
sebagai simbol pendidikan yang hidup dan
interaktif. Dalam proses mengajarkan anak
membuat buras, mulai dari pengadukan
beras hingga pembungkusan daun pisang,
ibu-ibu secara tidak langsung
menyampaikan nilai gotong royong melalui
kerja sama keluarga dalam memasak.

63

DAN HARMONI KEHIDUPAN TRADISIONAL

Misalnya, orang Bugis biasanya membuat
buras sebagai hidangan utama menjelang
lebaran. Sangat umum saat membuatnya
untuk membagi peran bagi seisi rumah,
termasuk anak-anak, dengan memberi
mereka sedikit waktu untuk "mengikat
burasa" sebagai simbol dari nilai keluarga
yang bersatu.

Seiring berjalannya waktu, kuliner telah
berkembang untuk mengakomodasi acara
sakral, nilai tradisi, dan kebutuhan keluarga
di rumah, serta untuk memenuhi
permintaan pasar. Salah satu kebutuhan
masyarakat adalah kuliner, yang dianggap
memiliki nilai jual yang tinggi. Jadi, kuliner
tradisional tidak hanya ada di pedesaan; itu
juga ada di kota-kota besar, mal, dan
restoran elit.

Filosofi Makna di Balik Kuliner Tradisional

(Geertz, 1973) menganggap bahwa
kebudayaan adalah pola makna yang
terungkap dalam simbol-simbol yang telah
berkembang selama bertahun-tahun.
Simbol adalah gambar, bentuk, atau benda
yang mewakili ide, benda, atau jumlah.
Sejalan dengan hal tersebut, (Spradley,
1997) juga menganggap bahwa makna
budaya diciptakan menggunakan simbol-
simbol. Simbol adalah objek atau peristiwa
yang menunjuk pada sesuatu. Semua simbol
melibatkan tiga unsur, yakni simbol itu
sendiri, satu rujukan atau lebih, dan
hubungan antara simbol dengan
rujukannya.

Kuliner tradisional biasanya memiliki banyak
simbolisme yang mendalam. Berbagai
aspek, seperti nama makanan, bentuk dan
warnanya, kisah sejarah di baliknya, dan
penggunaan bahan pangan lokal yang asli,
menunjukkan makna filosofis.
Kesederhanaan alam dan nilai kebersamaan
sosial adalah beberapa pelajaran hidup yang



SIMBOLISME KULINER BUGIS: CERMINAN IDENTITAS

DAN HARMONI KEHIDUPAN TRADISIONAL

dapat kita pelajari melalui simbol-simbol ini.
Meskipun pemahaman ini tidak terbatas
pada pemahaman makna, yang lebih
penting adalah bagaimana
memanfaatkannya dalam kehidupan sehari-
hari, memasukkan filosofi ke dalam
hubungan sosial dan budaya untuk
memperbaiki hubungan masyarakat.
Kuliner menjadi lebih dari sekadar makanan
karenaia berfungsi sebagai representasi dan
panduan hidup yang abadi.

Di bawah ini diuraikan beberapa kue
tradisional yang seringkali kita jumpai baik
dalam tradisi daur hidup, tradisi pembacaan
kue setelah membeli kendaraan baru,
maupun sebagai santapan dalam kehidupan
santai sehari-hari masyarakat Bugis. Kue
tradisional ini menggunakan bahan-bahan
lokal yang mudah dijumpai dan tumbuh
subur pada sekitar kita. Kue yang dimaksud
meliputi onde-onde, nennu'-nennu’, beppa
puté, jompo-jompo, sawella, cangkoneng,
dan katiri sallang.

1. Onde-onde

Salah satu kue tradisional yang paling
terkenal di masyarakat Bugis Sulawesi
Selatan adalah ondé-ondé, yang menonjol
karena bentuknya yang bulat,
melambangkan persatuan dan kekuatan
kolektif dalam kehidupan yang damai. Kue
ini adalah hidangan sederhana tapi penuh
makna yang sering disajikan dalam acara
syukur masyarakat. Ini dibuat dari tepung
beras ketan putih yang lembut dan gurih
sebagai dasar adonan, diisi dengan gula
merah aren manis alami yang meleleh saat
digigit untuk rasa legit, dan ditutup dengan
parutan kelapa yang memberikan tekstur
gurih diluar.

Proses pembuatan ondé-ondé, yang
memiliki makna filosofis yang besar, dimulai
dengan mencampur tepung ketan dan gula

64

merah secara merata ke dalam air mendidih.
Setelah 40 hingga 60 detik, setiap adonan
mengapung kembali ke permukaan,
meskipun sempat tenggelam sepenuhnya.
Pelajaran hidup tentang ketangguhan dan
optimisme diajarkan oleh simbolisme ini:
bahkan jika seseorang berada di posisi
bawah atau menghadapi kesulitan dalam
hidupnya, mereka harus terus berusaha
untuk bangkit dan muncul kembali, bukan
hanya untuk bertahan sendiri, tetapi untuk
membantu orang lain seperti ondé-ondé
yang siap dibagikan dalam semangat gotong
royong.

Sehubungan dengan penggunaan bahan
dasar gula merah dan kelapa dari hidangan
ondé-ondé, terdapat salah satu ungkapan
Bugis yang memiliki makna mendalam.
"Sirampé golla na kaluku", yang secara
harfiah berarti "saling mengenang bagai
gula dan kelapa," adalah ungkapan puitis
yang sering dikaitkan dengan kuliner dalam
tradisi Bugis Sulawesi Selatan. Ungkapan ini
menggambarkan bagaimana kenangan baik
dan manis saling melengkapi, mirip dengan
proses pembuatan ondé-ondé di mana gula
merah meleleh di dalam adonan tepung
ketan. Ungkapan ini sering digunakan dalam
budaya agraris Bugis saat berbagi kue di
acara keluarga atau merayakan panen,
mengingatkan pada hubungan sosial seperti
padi dan tanah yang saling bergantung
untuk tumbuh subur.

Gula merah (golla cella'), isian manis yang
dibuat dalam ondé-ondé, melambangkan
kenangan manis yang hangat dan penuh
rezeki, di mana rasa legitnya yang meleleh
saat digigit melambangkan peristiwa
bahagia yang tak lekang oleh waktu, seperti
kisah panen yang melimpah atau perayaan
pernikahan bersama. Selain itu, kelapa
(kaluku) yang terbungkus dalam balutan
parutan kelapa memiliki tekstur gurih dan
renyah di luar, melambangkan kenangan



baik yang kokoh dan melindungi, seperti
lapisan luar onde-onde yang menjaga
kelembutan isi. Kombinasi keduanya dalam
kue sederhana ini bukan kebetulan; itu
adalah contoh kreativitas lokal yang
memadukan makanan agraris—gula dari
pohon aren dan kelapa dari kebun—untuk
menyampaikan nilai-nilai kehidupan yang
seimbang dan saling menguntungkan.

Menurut ungkapan tersebut, ondé-ondé
adalah representasi dari kenangan yang
abadi dan saling melengkapi. Di sana, gula
merah dan kelapa menciptakan rasa yang
harmonis dan mengajarkan pelajaran manis
tentang persahabatan atau hubungan sosial
di balik perjuangan sehari-hari yang gurih.
Identitas Bugis diperkuat oleh simbolisme
ini sebagai masyarakat yang bersyukur atas
masa lalunya sambil melihat ke depan, di
mana kue bulat onde-onde menjadi simbol
lingkaran kehidupan yang penuh gotong
royong dan rasa terima kasih

Foto 1. Onde-onde, dokumentasi pribadi, 2024

2. Jompo-Jompo .

Jompo-jompo juga disebut compo-compo,
adalah jenis kue bundar tradisional Bugis
yang sering disajikan dalam upacara adat
seperti mappenré' tojang. Memiliki rasa
gurih dan lembut yang nikmat di lidah.
Untuk membuat kue ini, tepung ketan putih

SIMBOLISME KULINER BUGIS: CERMINAN IDENTITAS

65

DAN HARMONI KEHIDUPAN TRADISIONAL

dan gula merah harus dicampur dengan
ketelitian tinggi agar adonan menjadi kental
dan homogen. Untuk mengetahui apakah
adonan sudah siap sebelum digoreng,
pembuat menggunakan sendok nasi untuk
mengambil sejumput dan meneteskannya.
Jika tetesan terputus-putus, itu berarti
adonan belum siap; sebaliknya, ketika air
menyatu dengan baik, adonan sudah
matang dan siap digoreng. Ini harus
digoreng hingga renyah diluar dan lembut di
dalam, yang memastikan hasil yang
sempurna.

Jompo-jompo, juga dikenal sebagai "compo-
compo", berasal dari kata Bugis "ompo",
yang berarti "muncul". Istilah ini secara
harfiah menggambarkan proses pembuatan
kue, di mana adonan tepung ketan dan gula
merah mengembang di tengahnya saat
digoreng dalam minyak panas. Kue
"bermunculan" ini bukan hanya teknik
memasak sederhana, tetapi juga simbol
filosofis yang mendalam bagi masyarakat
Bugis. Kue ini adalah doa yang baik tentang
rezeki yang selalu muncul dan berkembang
di mana pun mereka berada, dan
mengajarkan nilai ketangguhan dan
optimisme dalam menghadapi kesulitan
kehidupan agraris. Kue ini bukan hanya
camilan manis; itu adalah pengingat dari
kehidupan yang hidup dan optimis.

Foto 2. Jompo-jompo, dokumentasi pribadi, 2024



SIMBOLISME KULINER BUGIS: CERMINAN IDENTITAS

DAN HARMONI KEHIDUPAN TRADISIONAL

3. Nennu-Nennu'

Khususnya di Soppeng dan Wajo Sulawesi
Selatan, kue tradisional Bugis nennu'-
nennu', sering digunakan sebagai makanan
penting dalam upacara adat dan
keagamaan. Ini menunjukkan integrasi
antara makanan dan kehidupan spiritual
masyarakat agraris. Dalam adat istiadat, kue
ini termasuk dalam kelompok béppa
fétungrupa, atau kue tujuh jenis, yang
disajikan pada pesta panen, perkawinan,
dan acara mappenre' tojang (agigahan), di
mana bentuk sederhana dari tepung beras
dan gula merah adalah simbol rasa terima
kasih atas hasil bumi dan kelahiran baru. Di
ranah keagamaan, nennu'-nennu' berfungsi
sebagai jembatan antara tradisi lokal dan
nilai universal. Masyarakat Bugis khususnya
di Soppeng seringkali membawanya ke
Tanah Suci Mekkah sebagai simbol doa,
bukan untuk konsumsi ataupun dijual,
melainkan sebagai representasi harapan
kolektif yang meningkatkan dimensi
spiritual.

Penamaan "nennu'-nennu'," berasal dari
kata Bugis "nennu'" atau "nennnung", yang
diartikan oleh orang Bugis sebagai
"mannennungeng", sebuah konsep yang
secara harfiah menggambarkan esensi kue
ini sebagai representasi kesinambungan
kehidupan agraris dan sosial. Dalam ritual
perkawinan, nennu'-nennu' digunakan
sebagai hidangan simbolis yang
melambangkan hubungan abadi antara
mempelai dalam ranah pernikahan.
Bentuknya yang menyerupai gulungan
benang yang tidak dapat dipecahkan yang
membentuk kesatuan utuh, mewakili
harapan bahwa pernikahan akan bertahan
lama dan melahirkan keturunan yang abadi.
Dengan cara yang sama seperti calon
jemaah haji di Soppeng bernama Sanatang
(63 th) membawa kue ini ke Mekkah sebagai
simbol haji, mereka memohon rezeki terus
mengalir (berkesinambungan) agar keluarga

66

dekat mereka dapat memenuhi rukun Islam
kelima. Kue ini merupakan aspirasi spiritual
yang menyatu dengan identitas budaya
Bugis.

Dalam nennu'-nennu', makna
mannennungeng menekankan filosofi
berkesinambungan tanpa henti, di mana
bentuk gulungan benang yang utuh
melambangkan keinginan orang Bugis untuk
kehidupan yang harmonis dan abadi, baik
dalam hubungan perkawinan maupun
rezeki harian yang tak terputus. Kue yang
dimakan selama acara pernikahan
digunakan sebagai simbol doa agar
mempelai, kerabat, dan keluarga tetap
bahagia selamanya. Dengan ikatan
pasangan ini, diharapkan akan ada
keturunan yang melanjutkan garis
keturunan mereka. Menurut ungkapan
Bugis, "melle' pale mannennungeng,
siramp’ golla, sirampé kaluku", yang berarti
kasih sayang yang berkepanjangan, saling
mengenang gula dan kelapa, "sirampé golla"
menunjukkan kenangan manis dan
"sirampé kaluku" menunjukkan kenangan
baik.

Foto 3. Nennu-nennu', dokumentasi pribadi, 2024



4. Cangkoneng

Cangkoneng, juga dikenal sebagai daung
maccaca, adalah kue tradisional yang paling
terkenal di kalangan masyarakat Bugis di
Sulawesi Selatan. Ini sering digunakan
dalam berbagai upacara adat, seperti
upacara perkawinan, syukuran panen, dan
acara keagamaan lainnya, menunjukkan
peran kuliner sebagai komponen sakral yang
meningkatkan identitas budaya agraris.
Dengan meningkatnya kebutuhan
masyarakat modern, kue ini sekarang dapat
dibeli di pasar tradisional seperti Pasar
Sentral Soppeng atau bahkan di daerah lain.
Pedagang di sana menjualnya sebagai
camilan sehat yang dibuat dari bahan lokal.
Selain di pasar, cangkoneng juga dijual oleh
penjual keliling di pinggir jalan pada pagi
hari. Ini membuatnya menjadi bagian dari
rutinitas harian yang murah dan populer
sambil mempertahankan rasa autentik dari
bahan-bahan segar.

Kue cangkoneng dibuat dari tepung ketan
putih atau hitam yang kaya serat untuk
tekstur lembut, dicampur dengan santan
kelapa segar untuk rasa creamy, parutan
gula merah aren manis alami untuk rasa
manis, dan dibungkus dengan daun pisang
sebelum dikukus hingga matang,
menghasilkan bentuk segitiga yang sama sisi
dan ujung runcing yang khas, yang dikenal
sebagai macciru'. Ritual perkawinan
memiliki makna filosofis yang mendalam
sebagailambang kesejahteraan. Menurut A.
Majja (75 th) di Wajo seorang tokoh
masyarakat setempat, bentuk runcing ke
atas ini melambangkan harapan agar rezeki
kedua mempelai terus meningkat dan
diberkahi oleh Tuhan, yang memperkuat
hubungan rumah tangga dengan nilai syukur
dan keabadian.

Selain itu, menurut penelitian di Kabupaten
Bone (Raodah, 2019), kue tradisional ini
sering digunakan dalam acara perkawinan.

SIMBOLISME KULINER BUGIS: CERMINAN IDENTITAS

DAN HARMONI KEHIDUPAN TRADISIONAL

Pada bagian dalamnya terdapat "pallise",
yang merupakan campuran parutan kelapa
dan gula merah, yang menunjukkan bahwa
kedua mempelai akan memiliki kehidupan
yang penuh dengan kemakmuran dan
kebutuhan rumah tangga, tidak seperti isi
dalam cangkuling atau cangkoneng.

67

Foto 4. Cangkoneng, Dokumentasi Penulis, 2025

5. Katiri Sallang

Kue Katiri Sallang identik dengan rasanya
yang manis dan gurih. Kuliner khas ini juga
seringkali dijumpai dalam tradisi pernikahan
sebagai salah satu simbol filosofi hidup
masyarakat Bugis yang sarat makna. Bentuk
dan susunannya yang unik menggambarkan
nilai-nilai kehidupan yang dijunjung tinggi
oleh masyarakatnya. Lapisan bawah kue ini
terbuat dari sokko' bolong (beras ketan
hitam), sementara bagian atasnya terdiri
atas campuran gula merah dan santan.
Melalui bentuk dan rasa yang sederhana
namun penuh makna, katiri sallang menjadi
cerminan watak orang Bugis yang
menghargai keselarasan dan ketulusan
dalam bertindak.

Kue katiri sallang memiliki tempat istimewa
dalam masyarakat Bugis. Kue ini biasanya
disajikan pada acara-acara adat seperti
pernikahan (appabottingeng) dan agiqah,
sebagai cara untuk menunjukkan rasa
terima kasih dan penghormatan kepada



SIMBOLISME KULINER BUGIS: CERMINAN IDENTITAS

DAN HARMONI KEHIDUPAN TRADISIONAL

para tamu. Dalam situasi ini, katiri sallang
sebagai hidangan menampilkan nilai sosial
dan spiritual, serta kehormatan. Namun,
seiring berjalannya waktu, katiri sallang
mulai melampaui acara adat. Dengan
perkembangan zaman dan meningkatnya
permintaan masyarakat, kue ini sekarang
dapat ditemukan di pasar tradisional seperti
Pasar Sentral Soppeng, Bone, dan Wajo,
bahkan di kota-kota besar seperti Makassar.
Diperjualbelikan sebagai camilan harian
yang disukai banyak orang karena rasanya
yang khas dan bahan-bahannya yang
berasal darisumberlokal.

Menurut penuturan beberapa tokoh adat,
lapisan-lapisan pada katiri sallang
melambangkan tahapan kehidupan
manusia yang senantiasa membutuhkan
keseimbangan antara lahir dan batin, antara
kerja keras dan keikhlasan. Tekstur
lembutnya menggambarkan sifat rendah
hati dan ketulusan, sementara
kekokohannya mencerminkan keteguhan
dan kehormatan diri. Setiap potongan kue
menjadi pengingat bahwa kemanisan hidup
sejati tidak hanya berasal dari rasa, tetapi
jugadaribudipekertiyangluhur.

Seringkali disebut oleh masyarakat Bugis
bahwa makna dari kue katiri sallang merujuk
pada bentuknya, yakni “najujungngi
cenningngé na lunra'é”. Ungkapan tersebut
bermakna harapan doa bahwa segala
sesuatu yang dilakukan dengan niat baik
dapat menghasilkan puncak kebahagiaan
bagaikan katiri sallang yang menyugubhi rasa
manis nan gurih. Dengan demikian, katiri
sallang merupakan warisan nilai-nilai
kehidupan yang masih hidup hingga kini.
Keberadaannya di tengah masyarakat
modern menjadi bukti bahwa cita rasa dan
kebijaksanaan lokal Bugis mampu
beradaptasi tanpa kehilangan maknanya.

68

6. Sawella

Sawella adalah salah satu kue tradisional
yang paling dikenal oleh masyarakat Bugis di
Sulawesi Selatan. Ini dibuat dari tepung
ketan putih atau hitam dengan gula merah
asli dan memiliki tekstur luar yang kriuk dan
bagian dalam yang lembut dan gurih, yang
menghasilkan rasa yang unik dan memikat.
Pembuatannya yang menggunakan gula
merah aren, beras ketan, dan kelapa parut,
menunjukkan kecerdasan agraris Bugis dan
menjadikannya bagian penting dari upacara
keagamaan dan sosial. Oleh karena itu,
sawella adalah warisan budaya yang
menghubungkan orang-orang dalam
kehidupan sehari-hari khususnya dalam
aktivitas pertanian.

Dalam bahasa Bugis, sawella merujuk pada
kata "mawella-wella", yang berarti "mekar"
atau "berkembang", yang menggambarkan
proses di mana kue ini menggambarkan
aura kehidupan yang cerah dan muda.
Dalam interaksi sosial Bugis, istilah ini sering
digunakan untuk menyapa seseorang yang
penuh semangat dan baik hati. Oleh karena
itu, sawella menjadi simbol harapan bagi
masyarakat, di mana makna "berkembang"
menginspirasi generasi muda untuk
menjaga warisan agraris, memastikan
bahwa tradisi ini tetap relevan di zaman
sekarang sebagai bentuk ekspresi budaya
yang positif dan berkelanjutan.



Sawella juga kadangkala ditemukan dalam
ritual perkawinan atau aqgigah Bugis sebagai
simbol doa pengharapan yang mendalam, di
mana bentuknya yang mekar dan
berkembang melambangkan harapan agar
kehidupan mempelai atau anak baru lahir
selalu penuh berkah dan maju tanpa henti.
Ini juga mencerminkan filosofi kesuburan
dan ketahanan dalam siklus kehidupan.
Sawella menjadi pengingat abadi tentang
bagaimana orang Bugis menghadapi
kesulitan dengan nilai-nilai positif, dan
bagaimana nilai-nilai ini akan menjadi
sumber inspirasi untuk keseimbangan sosial
dan budaya dimasa depan.

SIMBOLISME KULINER BUGIS: CERMINAN IDENTITAS

Foto 6. Sawella, dokumentasi pribadi, 2024

Kuliner Bugis: Simbol Identitas dan
Harmoniyang Hidup

Kuliner Bugis Sulawesi Selatan, yang dibuat
daritepung beras lokal dan gula merah aren,
berfungsi sebagai representasi identitas
etnis yang hidup dalam masyarakat. Kuliner
tidak hanya memenuhi kebutuhan nutrisi
sehari-hari tetapi juga berfungsi sebagai
jembatan antara alam dan manusia, dimana
rasa manis gula merah melambangkan
kemakmuran, kesuburan, dan kebersamaan
komunal, sebagaimana diamati dalam
etnografi lokal yang menunjukkan
bagaimana hidangan ini memperkuat ikatan

69

DAN HARMONI KEHIDUPAN TRADISIONAL

sosial di tengah tantangan modern. Oleh
karena itu, makanan Bugis adalah warisan
yang terus berubah yang mempertahankan
esensi budaya sambil beradaptasi,
mengajarkan kita untuk menghargai
keseimbangan antara tradisi dan
keberlanjutan.

Untuk merasakan makna ini secara
langsung, mari kita coba membuat kue Bugis
sederhana di rumah, mendukung petani
lokal dengan membeli bahan organik dari
pasar tradisional, atau pergi ke festival
kuliner lokal untuk menjadi bagian dari
acara yang memperingati warisan ini.
Langkah-langkah sederhana sepertiini tidak
hanya membuat pengalaman pribadi lebih
baik, tetapi juga membantu pelestarian
budaya; partisipasi kita membantu menjaga
mata pencaharian petani dan meningkatkan
biodiversitas pangan lokal di era globalisasi.
Oleh karena itu, langkah-langkah ini
merupakan bagian dari upaya bersama
untuk mempertahankan simbolisme kuliner
Bugis sebagai aset nasional yang berguna
danbertahan lama.

Setiap suapan kue Bugis, seperti ondé-ondé
yang renyah manis, adalah pelajaran yang
mendalam tentang harmoni kehidupan.
Rasa gurih kelapa dan manis gula merah
mengajarkan nilai kesabaran dan kerja sama
dalam menghadapi kesulitan sehari-hari.
Melalui kuliner ini, kita belajar bahwa
identitas budaya Bugis bukan hanya warisan
dari masa lalu; itu adalah alat untuk
membangun masa depan yang inklusif dan
berkelanjutan di mana harmoni antara
manusia dan alam menjadi kunci untuk
ketahanan sosial. Oleh karena itu, mari kita
pikirkan bagaimana kuliner sederhana ini
dapat menjadi inspirasi untuk
mempertahankan nilai-nilai luhur meskipun
zaman berubah, memastikan bahwa
warisan ini terus mengalir seperti air
mengalir untuk memberi kehidupan kepada
generasi mendatang.



SIMBOLISME KULINER BUGIS: CERMINAN IDENTITAS
DAN HARMONI KEHIDUPAN TRADISIONAL

DAFTAR PUSTAKA

Abdul Asis. (2019). Makna Simbolik Makanan Tradisional Pada Upacara Adat Massulo Beppa
di Dusun Karampuang Kabupaten Sinjai . In Syahrir Kila, Muh. Amir, & Iriani (Eds.),
Kuliner Tradisional Pada Upacara Adat di Sulawesi Selatan . Unhas Press.

Cliffort Geertz. (1973). The Interpretation of Cultures: Selected Essays. Basic Books.

Hidayati, S., Rahman, N., Rahman, F., Hadrawi, M., & Suryaningsih, I. (2023). Menelusuri
Makna Penamaan dan Bentuk Kaddog Minynyaq Bugis dalam Perspektif
Semiologi. Lingua Susastra, 3(2), 95-105. https://doi.org/10.24036/1s.v3i2.115

| Gusti Ayu Agung Dian Susanthi, & Mirsa Umiyati. (2021). Language Documentation on Local
Culinary of Oa-Cusse Ambeno, Timor Leste. Linguistic Community Service Journal,
2(1).

M. Alie Humaedi. (2021). Jejaring Kuliner Indonesia, Uraian Awal Kekayaan Budaya. In
Pemajuan Kebudayaan Kuliner Tradisional Indonesia: Hibriditas dalam Koding . LIPI
Press.

Raodah. (2019). Makna Simbolik Makanan Tradisional Dalam Upacara Perkawinan Adat di
Kabupaten Bone . In Syahrir Kila, Muh. Amir, & Iriani (Eds.), Kuliner Tradisional Pada
Upacara Adat diSulawesi Selatan . Unhas Press.

Rusnali, N. A., & Syam, S.(2021). The Tradition of Mappano' Lolo as Ritual Communication of
the Bugis Bone Community. https://doi.org/10.2991/assehr.k.210525.054

Spradley, J. P.(1997). Metode Etnografi terjemahan Mizbah Zulfa Elisabeth. PT Tiara Utama.

Tini Suryaningsih. (2019). Kuliner Padungku Pada Masyarakat Padoe di Desa Maleku . In
Syahrir Kila, Muh. Amir, & Iriani (Eds.), Kuliner Tradisional Pada Upacara Adat di
Sulawesi Selatan . Unhas Press.

Utami, S. (2018). Kuliner Sebagai Identitas Budaya: Perspektif Komunikasi Lintas Budaya.
CoverAge: Journal of Strategic Communication, 8(2).
https://doi.org/10.35814/coverage.v8i2.588

70



SIKKATO: Simbol Identitas dan Pengikat Budaya
Masyarakat Sulawesi Tenggara

Di Indonesia, keragaman pangan lokal dari
berbagai daerah mencerminkan kekayaan
budaya nusantara dan menjadi ciri khas
yang membedakan satu komunitas dengan
lainnya. Pangan lokal merupakan inti dari
identitas budaya sekaligus fondasi
ketahanan pangan yang wajib dijaga dan
dikembangkan agar tidak hilang akibat
perubahan sosial dan ekonomi. Melalui
pangan lokal, masyarakat tetap dapat
melestarikan warisan leluhur, memperkuat
solidaritas sosial, dan menjamin masa
depan ketahanan pangan yang berakar pada
budaya asli mereka. Dengan kata lain,
pangan lokal tidak hanya penting secara gizi
tetapi juga sebagai penjaga keberlanjutan
nilai-nilai budaya dan sosial di tengah
dinamika zaman.

71

Andi Indah

Universitas Negeri Makassar
andiyusmaindah@gmail.com

Sulawesi Tenggara adalah salah satu
provinsi di Indonesia yang kaya akan
keberagaman budaya dan pangan lokal.
Dikutip pada laman Kompasiana.com,
provinsi ini dihuni oleh berbagai kelompok
etnis dengan warisan budaya yang unik dan
beragam. Keanekaragaman tersebut juga
tercermin dalam tradisi kuliner dan jenis
pangan pokok yang menjadi bagian penting
dari identitas sosial dan budaya masyarakat
setempat. Pangan lokal seperti sagu, jagung,
dan umbi-umbian telah digunakan secara
turun-temurun dan memiliki keterkaitan
yang erat dengan adat istiadat, ritual, serta
kebiasaan sosial masyarakat setempat,
sehingga menjadi bagian integral dari
warisan budaya mereka (Hunowu, 2024).


mailto:andiyusmaindah@gmail.com

SIKKATO: Simbol Identitas dan Pengikat Budaya
Masyarakat Sulawesi Tenggara

Pangan lokal di Sulawesi Tenggara terdiri
dari berbagai jenis bahan pokok dan
makanan unik khas daerah. Wil, (2016)
dalam WordPress.com, mengatakan bahwa
bahan pangan utama di provinsi ini meliputi
padi, jagung, ubi kayu, ubi jalar, kacang
kedelai, kacang tanah, dan kacang hijau.
Selain itu, Sulawesi Tenggara memiliki
berbagai jenis makanan khas, tetapi yang
banyak mendapatkan sorotan istimewa
adalah SIKKATO, makanan tradisional khas
Sulawesi Tenggara yang merupakan
singkatan dari Sinonggi, Kasuami, Kambuse,
danKabuto (Arwin, 2021).

Makanan khas yang pertama adalah
sinonggi, terbuat dari sagu dan
diperkenalkan oleh masyarakat etnis Tolaki
dan Mekongga. Dilansir dari laman Kuliner
Kompas.com, nama sinonggi dipercaya oleh
budayawan lokal berasal dari istilah
posonggi. Posonggi atau o songgi dalam
bahasa Tolaki adalah alat yang mirip dengan
sumpit, terbuat dari bambu yang telah
dihaluskan dengan panjang kurang dari
sepuluh sentimeter. Alat ini digunakan
untuk mengambil sinonggi dari wadah
penyajian. Sinonggi adalah makanan yang
berasal dari pohon sagu yang tumbuh alami
di perkampungan Kuko Hulu, daerah hulu
Sungai Konaweha yang kini disebut Latoma
Tua (Kiki, 2013). Masyarakat Tolaki
menyebut tempat ini Sowurere yang berarti
desadenganribuan pohonsagu.

Di Sulawesi Selatan, makanan ini dikenal
dengan nama kapurung, sementara di
Kepulauan Maluku disebut papeda. Meski
memiliki bahan dasar yang serupa, namun
cara penyajiannya berbeda. Pada sinonggi,
tepung sagu yang sudah dimasak tidak
dicampur dengan sayur, kuah ikan, sambal
(dabu-dabu), atau bumbu lain, melainkan
diserahkan pada selera masing-masing
peminatnya.

72

Sebelum dimasak, pati sagu direndam
dalam baskom atau wadah serupa
menggunakan air dingin selama satu malam
hingga mengendap, kemudian airnya
dibuang. Saat akan diolah, sagu dicairkan
dengan air dingin secukupnya, lalu disiram
dengan air panas mendidih sedikit demi
sedikit sambil diaduk hingga mengental dan
menyerupai lem. Sebaiknya, sebelum sagu
diolah menjadi makanan siap saji, sayur,
kuah ikan, dan sambal sudah disiapkan
terlebih dahulu agar sinonggi bisa disantap
saat masih panas (Kiki, 2013).

Tolaki telah mengonsumsi sagu selama
ratusan tahun. Tidak hanya berfungsi
sebagai pengganti nasi dalam makanan
pokok, tetapi juga menjadi warisan leluhur
suku Tolaki yang menunjukkan kedekatan
mereka dengan alam dan tradisi. Pohon
sagu sebagai bahan utama sinonggi tumbuh
alami di wilayah tradisional Tolaki, sehingga
sinonggi menjadi simbol keharmonisan
masyarakat dengan lingkungan sekitar.
Dengan mempertahankan cara pengolahan
dan ritual makan sinonggi, masyarakat
Tolaki turut melestarikan warisan budaya
sekaligus menegaskan identitas etnis
mereka.

Tekstur kenyal dan rasa hambar dari
sinonggi yang dipadukan dengan lauk khas
seperti kuah ikan kuning yang gurih dan
sambal asam pedas menggambarkan
filosofi hidup sederhana yang kaya akan
kehangatan sosial dan rasa persatuan. Tata
cara makan sinonggi yang penuh sopan
santun dan bermakna filosofis juga
mencerminkan sikap hidup masyarakat
Tolaki yang menghormati alam dan manusia
secara seimbang.

Biasanya, sinonggi dinikmati secara
bersama-sama dalam sebuah ritual makan
yang disebut mosonggi. Dalam tradisi ini,
sinonggi disajikan dalam satu wadah besar



dan diambil secara bergantian
menggunakan posonggi. Cara makan ini
melambangkan nilai kebersihan dan
kesopanan, karena setiap orang hanya
mengambil bagiannya tanpa menyentuh
bagian lain, mencerminkan rasa hormat
terhadap sesama dan makanan sebagai
anugerah dari alam. Makna filosofis ini
menggambarkan norma dan etika dalam
berbagi makanan sebagai karunia alam
sekaligus memperkuat hubungan
persaudaraan antar individu.

Singkatnya, sinonggi merupakan simbol
penting dalam identitas budaya Tolaki yang
merepresentasikan kebersamaan, rasa
hormat kepada alam dan leluhur, serta
mencerminkan kehidupan sosial yang
harmonis dan sederhana. Melalui sinonggi,
nilai-nilai budaya Tolaki terus dilestarikan
dandiwariskan turun-temurun.

(Sinonggi, Makanan Khas Suku Tolaki-Mekongga)

Lain halnya, kasuamiyang menggunakan ubi
kayu sebagai bahan utama dan dikenal dari
masyarakat Buton serta Wakatobi. Pada
masa lalu, karena sulit menanam beras di
pesisir Sulawesi Tenggara, singkong menjadi
sumber karbohidrat utama yang praktis dan
tahan lama. Kasuami yang berbahan dasar
ubi kayu, diolah dengan metode
pengukusan menggunakan uap panas yang
disebut soa (Wati, 2023). Orang Wakatobi

73

SIKKATO: Simbol Identitas dan Pengikat Budaya
Masyarakat Sulawesi Tenggara

menyebut makanan ini sebagai soami,
sementara di daerah Buton dan Muna
dikenal dengan nama kasuami. Karena
tahan lama, kasuami sering digunakan
sebagai bekal oleh pelaut dari Buton dan
Wakatobi saat melaut ke Singapura,
Malaysia, hingga Filipina (Sawal, 2025).

Karena masyarakat Buton dan Wakatobi
kesulitan menanam padi masa itu, kasuami
dianggap sebagai simbol ketahanan pangan
yang menunjukkan bagaimana masyarakat
lokal menyesuaikan diri dengan lingkungan
sekitar dan memanfaatkan sumber daya
alam yang ada secara berkelanjutan. Hal ini
mencerminkan kekuatan budaya dalam
menghadapi tantangan baik dari segi
lingkungan maupun ekonomi

Tradisi konsumsi kasuami diwariskan secara
turun-temurun dengan setiap keluarga
memiliki cara pengolahan yang masih
tradisional, seperti pengukusan
menggunakan tungku kayu bakar dan
pencetakan dalam bentuk kerucut
menyerupai tumpeng. Proses ini
memerlukan ketelitian dan kesabaran, serta
menjadi momen untuk saling bergotong
royong antar anggota keluarga. Bentuk khas
kasuami yang kerucut menyerupai
tumpeng, secara historis melambangkan
gunung atau bukit suci yang dipercaya
sebagai tempat tinggal kekuatan spiritual
dan leluhur. Makna ini mencerminkan
hubungan antara manusia dengan alam dan
dunia spiritual, serta menunjukkan
penghormatan yang mendalam terhadap
alam dan leluhur sebagai bagian dari
keragaman budaya mereka. Singkatnya
bentuk ini melambangkan harapan,
keakraban, dan rasa syukur.

Bentuk kerucut juga mencerminkan nilai
estetika tradisional yang menonjolkan
kehalusan dan keindahan dalam praktik
budaya kuliner yang diwariskan dari



SIKKATO: Simbol Identitas dan Pengikat Budaya
Masyarakat Sulawesi Tenggara

generasi ke generasi. Bentuk tersebut
melambangkan ketelitian, keteraturan,
serta nilai seni yang dijaga dan dipelihara
oleh masyarakat sebagai bagian penting dari
identitas budaya mereka. Selain bermakna
simbolis, bentuk kerucut kasuami juga
memiliki fungsi praktis dalam proses
pengukusan dan penyajian. Bentuk ini
memungkinkan uap panas mengalir secara
merata selama pengukusan sehingga
kasuami matang dengan baik dan memiliki
tekstur khas. Selain itu, penyajian kasuami
dalam bentuk kerucut memudahkan
penataan dalam acara adat dan
memberikan kesan eksklusif pada hidangan
tersebut.

Kasuami dianggap sebagai simbol
persaudaraan dan keakraban di antara
masyarakat Buton dan Wakatobi. Makanan
ini sering disajikan dalam acara besar seperti
hajatan, penyambutan tamu, dan kegiatan

(Kasuami, Makanan Khas Buton-Wakatobi)

sosial komunitas yang menandai
kebersamaan dan solidaritas antaranggota
masyarakat. Makan kasuami dalam suasana
kebersamaan dapat memperkuat hubungan
sosial dan menunjukkan kehangatan serta
kedekatan antarindividu dan komunitas.

Kasuami juga berfungsi sebagai lambang
identitas daerah, khususnya bagi

74

masyarakat Buton dan Wakatobi. la bukan
hanya mencerminkan kearifan lokal dalam
pengelolaan pangan, tetapi juga menjadi ciri
khas kuliner yang membedakan daerah ini
dengan wilayah lain. Kasuami sering kali
menjadi makanan kebanggaan yang
diperkenalkan kepada tamu dan wisatawan,
memperkuat citra budaya dan identitas
wilayah. Secara keseluruhan, kasuami
menjadi simbol utama dalam identitas dan
budaya masyarakat Buton dan Wakatobi,
yang melambangkan nilai persaudaraan,
ketahanan pangan, pelestarian tradisi, serta
kekayaan budaya daerah mereka.

Makanan tradisional selanjutnya adalah
kambuse berasal dari Bahasa Muna yang
berarti jagung tua yang dibuka tongkolnya
dan sudah dipisah dari kulitnya (Musa,
2024). Kabupaten Muna, dikenal sebagai
salah satu daerah penghasil jagung utama di
Sulawesi Tenggara, sejak lama mereka
menjadikan jagung sebagai makanan pokok
masyarakatnya.

Kambuse melambangkan ketahanan
pangan masyarakat Muna yang sangat
bergantung pada hasil alam, khususnya
jagung yang tumbuh subur di wilayah
mereka. Jagung sebagai bahan utama
kambuse mencerminkan adaptasi ekologis
dan kemandirian pangan lokal dalam
menghadapi keterbatasan geografis serta
perubahan iklim. Proses pengolahan
kambuse yang khas juga menunjukkan
keuletan dan kearifan masyarakat Muna
dalam memanfaatkan sumber daya lokal
secara berkelanjutan.

Selain itu, kambuse juga menjadi simbol
perjuangan melestarikan identitas pangan
lokal yang mulai tergerus oleh modernisasi
dan pola konsumsi yang semakin
mengutamakan nasi beras. Usaha
pelestarian kambuse di desa-desa Muna
menunjukkan kesadaran masyarakat akan



pentingnya menjaga keunikan dan
kelangsungan pangan tradisional sebagai
bagian dari warisan budaya yang harus
dijaga. Kambuse melambangkan
kesederhanaan dan efisiensi dalam
bertahan hidup, serta menjadi bagian
penting dalam tradisi sosial yang
menguatkan ikatan antar anggota
masyarakat melalui kebiasaan makan
bersama.

Pada halaman Pikiranlokal.com, Ali (2013)
menyatakan kambuse merupakan
ungkapan cinta terhadap alam yang diolah
menjadi sumber kekuatan. Ketika disajikan
bersama sayur katembe, pepaya rebus, atau
ikan kaondo, kambuse menjadi hidangan
sederhana yang mendukung tumbuhnya
generasi yang sehat dan kuat. Kambuse
bukan hanya sekadar makanan, melainkan
juga berperan dalam mendukung
pertumbuhan manusia. Di balik butir jagung
yang bisa lembut atau agak keras tersebut,
terkandung karbohidrat alami, serat,
vitamin A dan B, serta mineral penting
seperti zat besi dan magnesium. Nutrisi ini
bekerja secara tersembunyi untuk
membangun tulang, memperkuat otot, dan
memberikan energi bagitubuh.

(Kambuse, Makanan Khas Suku Muna)

SIKKATO: Simbol Identitas dan Pengikat Budaya
Masyarakat Sulawesi Tenggara

Dengan demikian, kambuse menjadi simbol
penting identitas masyarakat Muna yang
mencerminkan ketahanan pangan, kearifan
lokal, nilai budaya, serta upaya pelestarian
tradisi pangan di tengah perubahan sosial
dan ekonomi. Kambuse bukan hanya
makanan, tetapi juga lambang perjuangan
menjaga warisan budaya yang berharga.

Terakhir, kabuto yang juga merupakan
makanan tradisional khas Muna, terbuat
dari ubi kayu (singkong) yang melalui proses
fermentasi dan pengolahan khusus,
menghasilkan hidangan yang tahan lama
dengan rasa yang khas dan unik (Swara,
2024). Menurut sejarawan budaya Muna,
kabuto awalnya dibuat sebagai persediaan
makanan cadangan saat panen tidak
mencukupi, sehingga menggambarkan
kemampuan masyarakat dalam beradaptasi
dengan kondisi alam dan menghadapi
berbagaitantangan hidup.

Kabuto menggambarkan ketahanan hidup
masyarakat Muna yang mampu beradaptasi
dengan lingkungan yang kurang mendukung
pertanian padi. Dengan singkong sebagai
bahan utama yang tahan lama disimpan,
kabuto menunjukkan sikap mandiri dan
kesiapan menghadapi masa paceklik atau
krisis pangan. Filosofi ini mencerminkan
semangat pantang menyerah dan
ketekunan yang diwariskan secara turun-
temurun sekaligus menjadi sumber
kekuatan fisik dan mental bagi komunitas.

Proses pembuatan kabuto memerlukan
tahapan yang panjang dan kesabaran,
meliputi pengupasan, penjemuran,
perendaman, fermentasi, hingga
pengolahan akhir. Simbolisme ini
mencerminkan nilai kesabaran, ketekunan,
dan kerja keras yang sangat dihargai di
masyarakat Muna sebagai bagian dari
filosofi hidup mereka. Nilai-nilai tersebut
diwariskan dari generasi ke generasi sebagai
bagian dari pendidikan budaya dan sosial.



SIKKATO: Simbol Identitas dan Pengikat Budaya
Masyarakat Sulawesi Tenggara

Kabuto juga sebagai ikon kuliner khas Muna
yang memperkuat citra daerah danidentitas
masyarakatnya. Pengakuan kabuto sebagai
warisan budaya tak benda menegaskan
pentingnya makanan ini sebagai simbol
budaya dan alat pelestarian nilai-nilai lokal
di tengah perkembangan zaman. Selain itu,
kabuto memiliki potensi besar sebagai daya
tarik wisata kuliner sekaligus media untuk
menyebarkan budaya Muna ke kalangan
yanglebihluas.

Dengan demikian, kabuto dalam identitas
masyarakat Muna menjadi lambang
ketahanan pangan, warisan budaya,
kesabaran, dan kebanggaan daerah yang
mengikat komunitas melalui nilai-nilai
tradisional serta semangat beradaptasi
dengan lingkungan sekitar

(Kabuto, Makanan Khas Suku Muna)

Makanan tradisional tidak hanya
menyimpan nilai-nilai sejarah dan sosial
sebagai bagian dari warisan budaya, tetapi
juga merupakan elemen kearifan lokal yang
sangat berperan dalam memperkuat
ketahanan pangan (Ahsan et al., 2025).
Sebagai hidangan tradisional, SIKKATO tidak
hanya berfungsi sebagai sumber nutrisi,
tetapi juga mengandung nilai-nilai budaya
yang kuat dalam kehidupan sosial
masyarakat. Pangan-pangan tersebut
diproses secara alami dan ramah
lingkungan, sesuai dengan prinsip-prinsip

76

tradisional yang berkelanjutan dan menjaga
kelestarian budaya setempat serta disajikan
dalam berbagai acara adat, ritual, serta
dalam konsumsi sehari-hari, yang
mencerminkan kearifan lokal dalam
pengelolaan sumber daya alam dan proses
produksi makanan sekaligus melambangkan
identitas yang diwariskan oleh para leluhur
dan perekat budaya bagi masyarakat
Sulawesi Tenggara. Misalnya, proses
pengolahan sagu menjadi sinonggi melalui
tahapan yang memerlukan ketelatenan dan
ketrampilan khas, mencerminkan nilai-nilai
budaya yang dijunjung tinggi oleh
masyarakat Tolaki dalam menjaga tradisi
mereka.

Selain menjadi simbol kebudayaan, SIKKATO
juga memiliki peran vital dalam ketahanan
pangan. Sejak tahun 2010, pemerintah Kota
Kendari telah memulai program gerakan
untuk mengembangkan SIKKATO
(Mappasomba, 2021). Gerakan ini
bertujuan untuk melestarikan,
meningkatkan produksi, sekaligus
mempromosikan konsumsi pangan
tradisional tersebut agar dapat mendukung
ketahanan pangan, memperkuat
perekonomian lokal, dan menjaga
keberlanjutan sumber daya alam di Sulawesi
Tenggara. Pengembangan pangan lokal
SIKKATO juga dapat menjadi strategi penting
dalam pemberdayaan masyarakat petani di
wilayah perkotaan. Selain itu,
pengembangan ini juga berpotensi
mendorong pertumbuhan sektor-sektor
lain seperti perdagangan, jasa, dan
pariwisata, sehingga memberikan dampak
ekonomi yang lebih luas bagi komunitas
setempat.

Program pemerintah dan masyarakat dalam
mengembangkan serta melestarikan
SIKKATO di Sulawesi Tenggara meliputi
berbagai upaya strategis yang bertujuan
untuk memperkenalkan, mempertahankan,



dan mengembangkan pangan lokal sebagai
bagian dari identitas budaya sekaligus
diversifikasi pangan non-beras
(Mappasomba, 2021). Program ini meliputi;
Pertama, pemerintah Sulawesi Tenggara
melakukan upaya peningkatan diversifikasi
pangan melalui pengembangan pertanian
perkotaan dan pengelolaan lahan pertanian
seluas 17.334 hektare. Lahan tersebut
meliputi sawah, rawa, lahan kering, serta
area untuk usaha perikanan, yang semuanya
diarahkan untuk mendukung ketahanan
pangan dan optimalisasi sumber daya lokal
secaraluas.

Kedua, Dinas Perindustrian dan
Perdagangan Sulawesi Tenggara
membentuk wirausaha baru yang fokus
pada pengembangan produk olahan
berbasis pangan lokal, termasuk SIKKATO,
dengan memberikan pelatihan dan
bimbingan teknis. Program ini bertujuan
untuk meningkatkan nilai tambah serta daya
saing produk pangan tradisional di pasar
lokal dan nasional, sekaligus memperkuat
ekonomi daerah melalui pengembangan
industri kecil menengah yang berbasis
kearifan lokal.

Ketiga, Pemerintah Sulawesi Tenggara aktif
mempromosikan pangan lokal SIKKATO,
agar dikenal luas baik di dalam maupun luar
daerah. Kampanye ini bertujuan
membangkitkan kesadaran masyarakat
untuk kembali mengonsumsi pangan asli
lokal yang sarat nilai sejarah dan budaya.
Promosi dilakukan melalui berbagai acara
publik serta kolaborasi dengan sektor
kuliner, pariwisata, dan pendidikan guna
memperluas jangkauan dan penghargaan
terhadap pangan tradisional tersebut.

Keempat, Pemerintah Sulawesi Tenggara
melalui lembaga penelitian dan
pengembangan provinsi mendorong inovasi
dan pemberdayaan petani serta pelaku

77

SIKKATO: Simbol Identitas dan Pengikat Budaya
Masyarakat Sulawesi Tenggara

UMKM di sektor pangan lokal. Contohnya,
program KEKASI ABG-KU yang
menggabungkan akademisi, bisnis,
pemerintah, dan komunitas dengan tujuan
mengoptimalkan hasil riset serta
pengembangan produksi pangan tradisional
untuk memperkuat ekonomi lokal dan
ketahanan pangan.

Terakhir, melalui Model Pengembangan
Pangan Pokok Lokal (MP3L), pemerintah
Sulawesi Tenggara melakukan
pengembangan pangan lokal di seluruh
kabupaten dan kota dengan bekerja sama
bersama perguruan tinggi serta berbagai
pihak terkait. Strategi ini berperan penting
dalam memperkuat kemandirian pangan
daerah sekaligus mendorong produksi dan
konsumsi pangan lokal secara luas dalam
rangka menjaga ketahanan pangan.

Ketahanan pangan lokal menjadi pondasi
penting dalam pemenuhan kebutuhan
dasar manusia, hal ini berkaitan erat
dengan keberlanjutan budaya kulineryang
beragam dan identitas nasional Indonesia
yang kaya akan sumber daya alam. Kearifan
lokal seperti makanan tradisional berperan
pentingdalam mendukung keberlanjutan
sistem  pangan  dengan penggunaan
bahan-bahan lokal, selaras dengan
kebudayaan masyarakat, serta memiliki
ketahan di tengah kondisi krisis pangan.
Dalam hal ini dibutuhkan kolaborasi yang
harmonis antara masyarakat adat, pelaku
usaha, pemerintah, dan akademisi sangat
penting untuk mendukung produksi,
inovasi, serta promosi pangan lokal,
sehingga menjadi bagian dari pola konsumsi
yang sehat, berkelanjutan, dan
membanggakan. Selain itu, peran generasi
muda sangat krusial dalam menumbuhkan
kecintaan dan menjaga kelestarian pangan
lokal agar tidak hilang dan tetap relevan di
masa mendatang.



SIKKATO: Simbol Identitas dan Pengikat Budaya
Masyarakat Sulawesi Tenggara

Sebagai generasi muda, Ahsan et al., (2025)
dalam penelitiannya juga menawarkan
berbagai strategi untuk mempertankan
pangan lokal secara umum, misalnya seperti
inovasi pengemasan ulang makanan
tradisional dengan desain modern dan
menarik yang sesuai selera visual milenial
dan GenZ. Langkah rebrandingini bertujuan
mempertahankan eksistensi makanan
tradisional di pasar global sekaligus
meningkatkan daya tarik tanpa
menghilangkan nilai autentik, cita rasa, dan
bahan lokalnya. Pendekatan ini merupakan
inovasi berbasis kearifan lokal yang
menggabungkan nilai tradisi dan strategi
modern untuk menjaga relevansi dan
keberlanjutan makanan tradisional sebagai
simbol identitas dan instrumen ketahanan
pangan nasional.

Selain itu, mengadakan festival kuliner dan
menyediakan outlet makanan tradisional di
kampus merupakan pendekatan strategis
untuk memperkenalkan kembali makanan
tradisional ke publik. Festival kuliner tidak
hanya berfungsi sebagai media promosi
makanan khas berbagai daerah, tetapi juga
sebagai sarana edukasi yang mengenalkan
sejarah, nilai sosial, dan kandungan gizi
secara langsung. Acara ini menciptakan
ruang interaksi antara mahasiswa, dosen,
dan pelaku UMKM lokal, membangun
ekosistem pelestarian kuliner yang inklusif
dan berkelanjutan. Kehadiran outlet
makanan tradisional di kampus juga
menjadi wujud nyata upaya institusional
dalam membentuk pola konsumsi sehat,
berbasis lokal, dan mendukung ketahanan
pangan.

Strategi berikutnya adalah membangun
kolaborasi antara pelaku UMKM lokal
dengan food vlogger dan influencer, yang
menunjukkan pemahaman pentingnya
promosi digital di era teknologi informasi.
Melalui kerja sama dengan mereka,

78

makanan tradisional dapat diperkenalkan
secara luas dengan cara yang kreatif, visual,
dan persuasif sehingga menarik perhatian
generasi muda, terutama mahasiswa.
Strategi ini tidak hanya meningkatkan minat
terhadap kuliner lokal, tetapi juga
mendukung eksistensi dan pendapatan
pelaku usaha kecil di sektor pangan
tradisional. Pendekatan ini sejalan dengan
prinsip ketahanan pangan berbasis
komunitas, yaitu ketahanan pangan yang
dikembangkan melalui partisipasi dan
kolaborasi antara konsumen, pelaku usaha,
dan komunitas lokal.

Dengan demikian, SIKKATO bukan hanya
lambang identitas dan kearifan budaya,
tetapi juga perekat sosial dan fondasi
ketahanan pangan yang melandasi
keberlangsungan kehidupan masyarakat
Sulawesi Tenggara secara utuh. Keberadaan
dan pelestarian SIKKATO sangat penting
untuk memastikan bahwa nilai budaya,
kearifan lokal, dan kemandirian pangan
tetap terjaga dari generasi ke generasi.
Keberadaannya mengingatkan masyarakat
Sulawesi Tenggara akan akar budaya yang
kuat serta pentingnya menjaga dan
melestarikan kearifan lokal yang terwujud
dalam pangan tradisional. Melalui upaya
pelestarian dan pengembangan, SIKKATO
diharapkan terus menjadi bagian hidup
masyarakat dan dikenalkan lebih luas
sebagai warisan budaya yang layak dijaga
kelestariannya.



SIKKATO: Simbol Identitas dan Pengikat Budaya
Masyarakat Sulawesi Tenggara

Referensi:

Ahsan, M. R., Khurosani, B. I., Zevi, F. |., Setiadi, A. N. P, Rofiana, R., & Fitria, R. (2025).
Ketahanan Pangan Lokal di Era Globalisasi: Tantangan Pelestarian Makanan
Tradisional di Kalangan Mahasiswa Universitas Pendidikan Indonesia. Triwikrama:
Jurnal limu Sosial, 9(6).

Ali, M. A. (2013). Lestari “Kambuse” dari Desa Lindo untuk Indonesia. Pikiran Lokal.
https://www.pikiranlokal.com/2025/07/13/lestari-kambuse-dari-desa-lindo-
untuk-indonesia/

Arwin. (2021). “Sikato” dari Sultra untuk Ketahanan Pangan Nasional. Redaksi.
https://detiksultra.com/opini/sikato-dari-sultra-untuk-ketahanan-pangan-
nasional/

Hunowu, R. (2024). Dinamika Kebudayaan Sulawesi Tenggara. Kompasiana.Com.
https://www.kompasiana.com/abusofiantongkad7505/671f0cb3c925c4454811a
097/dinamika-kebudayaan-sulawesi-
tenggara?page=all&page_images=1#goog_rewarded

Kiki, P. (2013). Sinonggi, Makanan Khas Suku Tolaki. Kuliner Kompas.Com.
https://web.archive.org/web/20130503044710/http://kuliner.kompas.com/rea
d/2013/05/01/18425699/Sinonggi..Makanan.Khas.Suku.Tolaki

Mappasomba, M. (2021). Sikatto: Alternatif Solusi Ketahanan Pangan
(Dandelion Publisher (ed.)).

Musa, S. (2024). Kambose, Olahan Jagung yang Istimewa. Haluanrakyat.Com.
https://haluanrakyat.com/kambose-olahan-jagung-yang-istimewa

Sawal. (2025). Kuliner Tradisional Kasoami Bentuk Mirip Tumpeng, Cita Rasa dan Asal Usul.
Tribun News Sultra. https://sultra.tribunnews.com/2025/08/04/kuliner-
tradisional-kasoami-bentuk-mirip-tumpeng-cita-rasa-dan-asal-
usul?page=all&s=paging_new

79



SIKKATO: Simbol Identitas dan Pengikat Budaya
Masyarakat Sulawesi Tenggara

Swara, E. (2024). Kabuto, Makanan Khas Suku Muna Sulawesi Tenggara Raih Apresiasi
Warisan Budaya Tak Benda 2024. Enews.|ld.
https://enews.id/berita/detail/kabuto-makanan-khas-suku-muna-sulawesi-
tenggara-raih-apresiasi-warisan-budaya-tak-benda-2024

Wati, Y. (2023). Mengenal Kasuami, Kuliner Lengendaris Khas Sulawesi Tenggara. IDN Times
Sulsel. https://sulsel.idntimes.com/food/dining-guide/mengenal-kasuami-
kuliner-legendaris-khas-sulawesi-tenggara-01-hr5y9-2ghy15

Wil, B. (2016). Potensi Pertanian Provinsi Sulawesi Tenggara. WordPress.Com.

80



JOGJA TAK HANYA GUDEG:
LIMA PANGAN LOKAL PENGGANTI NASI
SEBAGAI IDENTITAS BUDAYA

PENDAHULUAN

Ketergantungan masyarakat Indonesia
terhadap beras sebagai makanan pokok
telah membentuk pola konsumsi yang kuat
hingga muncul ungkapan populer “belum
makan kalau belum makan nasi”. Dominasi
beras ini tidak hanya terkait dengan aspek
gizi, tetapi juga menyangkut dimensi budaya
dan identitas yang melekat pada kehidupan
sehari-hari masyarakat. Namun, kondisi
geografis tertentu tidak selalu
memungkinkan masyarakat untuk
sepenuhnya bergantung pada padi. Di
wilayah Daerah Istimewa Yogyakarta
khususnya kabupaten Gunungkidul,
misalnya, lahan kering menyulitkan
penanaman padi sebagai sumber pangan
utama. Masyarakat setempat
mengembangkan strategi bertahan dengan

81

Khalifatun Saudah

Universitas Negeri Makassar
khalifatunsaudah@gmail.com

memanfaatkan umbi-umbian sepert
singkong, ubi jalar, talas, dan kentang
sebagai pengganti nasi. Hasil kajian di Desa
Candirejo, Kecamatan Semanu,
menunjukkan bahwa tanaman umbi-
umbian kaya akan karbohidrat sehingga
mampu memenuhi kebutuhan energi
harian, sekaligus menjadi alternatif ketika
ketersediaan beras terbatas
(Kusumaningtyasetal., 2021).

Praktik masyarakat Gunungkidul yang
mengonsumsi umbi-umbian sebagai
pengganti nasi sesungguhnya sejalan
dengan kebijakan pangan nasional. Undang-
Undang Nomor 18 Tahun 2012 tentang
Pangan mendefinisikan pangan lokal
sebagai makanan yang dikonsumsi oleh


mailto:khalifatunsaudah@gmail.com

JOGJA TAK HANYA GUDEG:
LIMA PANGAN LOKAL PENGGANTI NASI
SEBAGAI IDENTITAS BUDAYA

masyarakat setempat sesuai potensi dan
kearifan lokal (Pasal 1 angka 17). Lebih jauh,
Pasal 41-42 menegaskan pentingnya
penganekaragaman pangan berbasis
sumber daya lokal, sementara Pasal 60
mewajibkan pemerintah pusat maupun
daerah untuk mendorong konsumsi pangan
yang beragam, bergizi seimbang, aman,
serta sesuai dengan potensi dan potensi
lokal (Presiden RI, 2012). Sejalan dengan hal
tersebut, adaptasi masyarakat di wilayah
lahan kering seperti Desa Candirejo,
Kecamatan Semanu, yang menjadikan
umbi-umbian sebagai pangan pokok
alternatif tidak hanya menjadi strategi
bertahan hidup, melainkan juga praktik
nyata yang mendukung agenda
penganekaragaman pangan sekaligus
memperkuat ketahanan pangan nasional
(Kusumaningtyas et al., 2021; Presiden Rl,
2012).

Yogyakarta selama ini identik dengan citra
kuliner khas, terutama gudeg yang bahkan
telah menjadi ikon pariwitasa daerah.
Namun, menjadikan gudeg sebagai
representasi tunggal pangan lokal
Yogyakarta berpotensi menutupi
keberadaan pangan pokok non-beras yang
lebih tua dan sarat makna budaya. Beragam
pangan tradisional berbasis singkong dan
jagung, seperti tiwul, gatot, geblek, dan
growol telah lama menjadi bagian dari
kehidupan masyarakat pedesaan di
Gunungkidul dan Kulon Progo. Bahkan sego
jagung yang dulunya dianggap sebagai
makanan kelas bawah, kini justru
dipromosikan kembali sebagai pangan sehat
kaya serat dan berpotensi mendukung
variasi pangan modern. Kehadiran pangan-
pangan tersebut menunjukkan bahwa
identitas kuliner Yogyakarta tidak hanya
berhenti pada gudeg, tetapi mencakup
tradisi pangan lokal yang lahir dari kearifan
masyarakat dalam mengelola sumber daya
alamyangterbatas.

82

Tulisan ini bertujuan untuk menggali
kembali peran pangan lokal Yogyakarta
sebagai identitas budaya sekaligus alternatif
strategis dalam mendukung ketahanan
pangan. Secara khusus, pembahasan
difokuskan pada lima pangan pokok non-
beras yang khas dan historis di Yogyakarta,
yakni tiwul, gatot, geblek, growol, dan sego
jagung. Masing-masing pangan tidak hanya
ditinjau dari bahan baku dan proses
pengolahannya, tetapi juga dari nilai
sejarah, filosofi, dan makna sosial-budaya
yang melekat di dalamnya. Dengan
demikian, diharapkan pembahasan ini
dapat memberikan kontribusi akademis
bagi pengayaan kajian antropologi pangan
serta kontribusi praktis bagi upaya
revitalisasi pangan lokal di tengah arus
modernisasi dan globalisasi.

PANGAN LOKAL DAN IDENTITAS BUDAYA

Pangan lokal dapat dipahami sebagai
makanan khas suatu daerah yang
bersumber dari hasil alam sekitar, kemudian
diolah serta dikonsumsi oleh masyarakat
sesuai dengan kondisi geografis dan tradisi
yang berkembang. Undang-Undang Nomor
18 Tahun 2012 tentang Pangan menegaskan
bahwa pangan lokal merupakan unsur
penting dalam sistem pangan nasional
karena mencerminkan potensi daerah
sekaligus pola konsumsi masyarakatnya
(Presiden RI, 2012). Penguatan pangan lokal
sesungguhnya memiliki peran strategis.
Peran tersebut tidak hanya untuk
mengurangi ketergantungan pada beras,
tetapi pangan lokal untuk memperkuat
kemandirian masyarakat serta menjaga
ketahanan pangan nasioal. Dengan
demikian, pangan lokal tidak hanya penting
dari sisi gizi dan ketersediaan, tetapi juga
berperan dalam memperkuat kedaulatan
panganditingkat daerah maupun nasional.

Selain memenuhi kebutuhan gizi, pangan
lokal juga memiliki makna sosial dan kultural
yang kuat. Abror dkk. (2024) menjelaskan



bahwa pangan tradisional tidak hanya
berfungsi sebagai pemenuh kebutuhan
biologis, tetapi juga menjadi sarana ekspresi
nilai, simbol, dan identitas budaya
masyarakat. Pemilihan serta pengolahan
makanan dipengaruhi oleh faktor sosial,
budaya, dan historis yang memberi makna
simbolik pada setiap hidangan. Melalui
tradisi kuliner, masyarakat tidak hanya
melestarikan rasa dan resep, tetapi
meneguhkan nilai-nilai kebersamaan,
gotong royong, dan pengorbanan terhadap
alamdanleluhur.

Fenomena tersebut terlihat jelas di
Yogyakarta. Masyarakat daerah Yogyakarta
mengolah singkong dan jagung menjadi
berbagai pangan khas seperti tiwul, gatot,
geblek, dan sego jagung. Makanan-
makanan tersebut tidak hanya berfungsi
sebagai pengganti nasi, tetapi juga
mencerminkan ketangguhan dan
kemandirian masyarakat dalam
menghadapi keterbatasan alam. Pangan
lokal berperan ganda, yakni sebagai strategi
pemenuhan kebutuhan hidup sekaligus
sebagai wujud kearifan budaya yang
membentuk identitas masyarakat
Yogyakarta. Dalam kerangka antropologi
budaya, makanan tradisional berfungsi
sebagai penanda identitas yang diwariskan
lintas generasi. Nilai yang melekat pada
pangan lokal menunjukkan bahwa
ketahanan pangan bukan hanya persoalan
bahan, tetapi juga berkaitan dengan
keberlanjutan nilai dan pengetahuan lokal
dalam membentuk jati diri masyarakat.

RAGAM PANGAN UNTUK KEMANDIRIAN
DAN GIZI

Penganekaragaman pangan berbasis
potensi lokal menjadi salah satu strategi
penting untuk mencapai ketahanan pangan
dan gizi nasional. Badan Pangan Nasional
(Bapanas RI, 2024) menekankan bahwa
pengembangan pangan lokal tidak hanya

83

JOGJA TAK HANYA GUDEG:
LIMA PANGAN LOKAL PENGGANTI NASI
SEBAGAI IDENTITAS BUDAYA

bertujuan menambah variasi konsumsi
masyarakat, tetapi juga untuk mewujudkan
sistem pangan yang berdaulat,
berkelanjutan, dan mandiri. Ragam pangan
dengan sumber dari singkong, jagung, talas,
ubi, dan sagu memiliki nilai gizi tinggi serta
berperan penting dalam pemenuhan energi
dan zat gizi masyarakat. Rohyani dkk. (2020)
menjelaskan bahwa pangan lokal seperti ubi
jalar mengandung karbohidrat kompleks,
serat, mineral, dan beta-carotene yang
bermanfaat bagi kesehatan sekaligus
potensial untuk dikembangkan sebagai
bahan pangan alternatif. Masyarakat dapat
memperoleh sumber energi cukup dan
mengurangi ketergantungan terhadap beras
sebagai satu-satunya makanan pokok
dengan menggali potensi bahan pangan
lokal tersebut.

Selain meningkatkan kualitas gizi,
pengembangan pangan lokal juga
memberikan dampak ekonomi bagi
masyarakat. Pemanfaatan bahan baku lokal
mendorong tumbuhnya industri rumah
tangga dan usaha kecil di sektor pengolahan
pangan. Produk-produk berbasis pangan
lokal seperti tiwul instan, geblek kemasan,
dan nasi jagung organik kini berkembang
sebagai bagian dari ekonomi kreatif di
Yogyakarta. Kegiatan tersebut tidak hanya
menambah nilai jual bahan pangan, tetapi
juga membuka lapangan kerja baru dan
memperkuat ekonomi desa. Masyarakat
dapat mempertahankan tradisi kuliner
sekaligus menyesuaikannya dengan
kebutuhan dan selera generasi modern
melaluiinovasiolahan panganlokal.

Melalui berbagai inovasi tersebut,
keberagamanan pangan lokal juga berperan
penting dalam peningkatan kualitas gizi
masyarakat. Pola konsumsi yang beragam
membantu memenuhi kebutuhan zat gizi
makro maupun mikro, sekaligus mencegah
ketergantungan pada satu jenis sumber
karbohidrat. Masyarakat dapat memadukan



JOGJA TAK HANYA GUDEG:
LIMA PANGAN LOKAL PENGGANTI NASI
SEBAGAI IDENTITAS BUDAYA

pangan lokal dengan sumber protein nabati
dan hewani untuk menciptakan pola makan
yang sehat sesuai dengan budaya setempat.
Upaya ini sejalan dengan tujuan Sustainable
Development Goals (SDGs) ke-2, yaitu Zero
Hunger yang menekankan pentingnya akses
terhadap pangan bergizi, berkelanjutan, dan
terjangkau bagi seluruh lapisan masyarakat.
Kemandirian gizi dapat diwujudkan tanpa
meninggalkan akar tradisi dan identitas
budaya bangsa dengan memanfaatkan
potensi pangan lokal.

Secara keseluruhan, penganekaragaman
pangan lokal tidak hanya memperkuat
ketahanan pangan dan gizi, tetapi juga
menumbuhkan kemandirian ekonomi serta
menjaga warisan budaya bangsa.
Pengolahan dan konsumsi bahan pangan
tradisional merupakan bentuk kearifan lokal
yang selaras dengan prinsip pembangunan
berkelanjutan. Masyarakat dapat
menciptakan sistem pangan yang tangguh
dan berkelanjutan melalui pemanfaatan
sumber daya alam yang bijak dan inovatif.
Nilai-nilai inilah yang menjadikan pangan
lokal bukan sekadar pilihan konsumsi,
melainkan sebagai simbol kesadaran
budaya dan tanggung jawab terhadap masa
depan ketahanan pangan nasional. Namun
di era globalisasi, pelestarian pangan lokal
menghadapitantangan besar.

TANTANGAN PANGAN LOKAL DI ERA
GLOBALISASI

Perkembangan globalisasi membawa
pengaruh besar terhadap pola konsumsi
masyarakat. Gaya hidup modern yang
cenderung praktis dan instan menggeser
kebiasaan makan tradisional berbasis
pangan lokal. Produk pangan impor dan
makanan cepat saji semakin diminati karena
dianggap lebih efisien, bergengsi, dan sesuai
dengan selera generasi muda. Perubahanini
menjadi tantangan serius bagi
keberlanjutan pangan lokal yang perlahan
mulai kehilangan daya tarik di mata
konsumen, terutama di kawasan perkotaan.

84

Arus modernisasi dan urbanisasi juga
menyebabkan pengetahuan tentang
pengolahan pangan tradisional semakin
berkurang. Banyak generasi muda tidak lagi
mengenal cara membuat makanan khas
daerah seperti tiwul, gatot, geblek, atau
growol, Kurangnya regenerasi pelaku usaha
kuliner tradisional mempercepat produksi
pangan lokal semakin menurun. Kondisi ini
diperburuk oleh minimnya promosi,
kurangnya inovasi produk, serta terbatasnya
dukungan teknologi yang seharusnya bisa
meningkatkan daya saing pangan tradisional
di pasar modern.

Tantangan lain datang dari sisi kebijakan dan
distribusi pangan. Produk pangan lokal
seringkali belum memiliki standar mutu,
kemasan, dan sertifikasi yang memadai
untuk bisa bersaing di pasar yang lebih luas.
Karena itu, kebijakan pemerintah pusat dan
daerah perlu diperkuat, terutama dalam hal
pemberdayaan produsen kecil,
pengembangan teknologi pascapanen, dan
peningkatan literasi gizi masyarakat. Tanpa
dukungan kebijakan yang konsisten, pangan
lokal berisiko tertinggal di tengah
persaingan global yang semakin ketat.

Meskipun demikian, era globalisasi juga
membuka peluang baru untuk
menghidupkan kembali pangan lokal
melalui cara-cara yang lebih inovatif.
Teknologi digital, platform e-commerce, dan
media sosial bisa dimanfaatkan untuk
memperkenalkan produk pangan
tradisional ke pasar yang lebih luas.
Generasi muda dapat menjadi penggerak
utama dalam upaya ini dengan mengemas
pangan lokal secara kreatif tanpa
menghilangkan nilai budayanya. Melalui
kolaborasi antara inovasi, kebijakan, dan
kesadaran masyarakat, pangan lokal dapat
terus bertahan dan bersaing di tengah
dinamika global.



LIMA PANGAN LOKAL PENGGANTI NASI
DIYOGYAKARTA

Di tengah arus modernisasi yang terus
mengubah pola konsumsi, Yogyakarta masih
menyimpan kekayaan pangan lokal yang
merepresentasikan kearifan
masyarakatnya. Sejumlah pangan
tradisional berbasis singkong dan jagung
telah menjadi bagian dari sejarah ketahanan
pangan masyarakat pedesaan. Lima di
antaranya, yakni tiwul, gatot, geblek,
growol, dan sego jagung yang menunjukkan
bagaimana masyarakat Yogyakarta mampu
beradaptasi dengan keterbatasan sumber
daya alam sekaligus melestarikan identitas
budayanya.

1. Tiwul

Sumber: Pinterest/@nhasanahputri

Tiwul merupakan salah satu pangan
tradisional khas Yogyakarta, khususnya
makanan khas masyarakat Gunungkidul.
Tiwul terbuat dari singkong atau ubi kayu
yang dikeringkan menjadi gaplek, kemudian
digiling dan dikukus hingga menjadi butiran
lembut berwarna kecokelatan. Makanan ini
telah dikenal sejak masa penjajahan Jepang,
ketika masyarakat mengalami kesulitan
memperoleh beras dan beralih
mengonsumsi tiwul sebagai karbohidrat
utama. Kondisi geografis Gunungkidul yang

85

JOGJA TAK HANYA GUDEG:
LIMA PANGAN LOKAL PENGGANTI NASI
SEBAGAI IDENTITAS BUDAYA

didominasi lahan kering dan berbatu kapur
membuat masyarakat setempat
mengembangkan tiwul sebagai bentuk
adaptasi terhadap keterbatasan sumber
daya alam. Tiwul menjadi simbol
kesederhanaan, ketahanan, dan
kemandirian masyarakat pedesaan di
wilayah Yogyakarta.

Dari sisi kandungan gizi, tiwul mengandung
karbohidrat kompleks, serat tinggi, serta
kalori yang lebih rendah dibanding nasi.
Kandungan ini menjadikan tiwul sebagai
pangan alternatif yang baik untuk
pencernaan dan dapat membantu menjaga
kadar gula darah. Defri dkk. (2022)
menjelaskan bahwa tiwul memiliki indeks
glikemik rendah berkisar antara 34-37,
sehingga berpotensi dikembangkan sebagai
pangan fungsional yang sehat bagi
penderita diabetes maupun masyarakat
umum yang ingin menerapkan pola makan
seimbang. Selain itu, bahan dasarnya yang
mudah diperoleh menjadikan tiwul sebagai
pangan berkelanjutan dan ramah
lingkungan karena tidak memerlukan lahan
sawah luas seperti padi.

Seiring perkembangan zaman, tiwul
mengalami transformasi dari pangan pokok
menjadi produk unggulan daerah.
Munculnya inovasi tiwul instan serta produk
olahan berbasis tepung tiwul, seperti
cookies dan beras siger menunjukkan upaya
masyarakat dalam mengadaptasi tradisi ke
bentuk modern yang lebih praktis. Inovasi
tersebut bukan hanya memperluas pasar
dan meningkatkan nilai ekonomi
masyarakat lokal, tetapi juga memperkuat
citra tiwul sebagai warisan kuliner yang
relevan di era globalisasi. Dengan demikian,
tiwul tidak lagi sekadar makanan pengganti
nasi, melainkan juga simbol daya tahan dan
kreativitas masyarakat Yogyakarta dalam
menjaga keseimbangan antara kebutuhan
pangan dan pelestarian budaya.



JOGJA TAK HANYA GUDEG:
LIMA PANGAN LOKAL PENGGANTI NASI
SEBAGAI IDENTITAS BUDAYA

2. Gatot

Sumber: Pinterest/@dinanabdulloh19

Gatot merupakan pangan tradisional
berbahan dasar singkong yang difermentasi
secara alami melalui proses pengeringan
dan perendaman. Produk ini lahir dari
kondisi keterbatasan pangan masyarakat di
wilayah lahan kering seperti Gunungkidul
(Yogyakarta) dan Pacitan (Jawa Timur).
Ketika situasi paceklik, masyarakat
memanfaatkan singkong yang mulai
mengalami proses fermentasi spontan
sebagai sumber pangan alternatif. Hasil
penelitian Ambarsari dkk. (2021)
menunjukkan bahwa gatot tradisional
memiliki karakteristik warna hitam, tekstur
kenyal, dan cita rasa gurih akibat aktivitas

mikroba seperti Aspergillus niger, A. flavus,
dan bakteri asam laktat Pediococcus sp..
Proses fermentasi tersebut meningkatkan
kandungan protein hingga 3,8% dan
menjadikan gatot lebih mudah dicerna
dibandingkan singkong mentah. Selain
bernilai gizi, gatot juga merepresentasikan
kearifan lokal masyarakat yang mampu
mengubah keterbatasan menjadi kekuatan
budaya. Kini, gatot tidak hanya berfungsi
sebagai pangan pengganti nasi, tetapi juga
menjadi simbol ketekunan dan inovasi
masyarakat Gunungkidul dalam menjaga
tradisi pangan lokal yang ramah lingkungan
dan bernilai ekonomi.

86

Keberadaan gatot dalam khazanah kuliner
Yogyakarta mencerminkan bahwa pangan
lokal bukan sekadar persoalan kebutuhan
jasmani, tetapi juga bagian dari jati diri
bersama masyarakat. Dalam tradisi Jawa,
makanan yang dihasilkan dari keterbatasan
seringkali dimaknai sebagai simbol
kesabaran, keuletan, dan kemampuan
beradaptasi terhadap alam. Gatot menjadi
cermin dari nilai-nilai tersebut, yakni lahir
dari keterpaksaan, namun tumbuh menjadi
kebanggaan daerah. Dalam konteks
modern, mempertahankan pangan lokal
seperti gatot berarti merawat pengetahuan
tradisional yang diwariskan lintas generasi.
Pangan ini bukan hanya sisa sejarah masa
paceklik, melainkan representasi
kemandirian dan solidaritas sosial yang
membentuk karakter masyarakat
Yogyakarta. Ketika dunia kuliner modern
cenderung seragam dan global, gatot
mengingatkan kita bahwa kekayaan
identitas bangsa justru terletak pada
keberagaman cita rasa lokal yang tumbuh
daritanah dan budaya sendiri.

3. Geblek

Sumber: Pinterest/@adezadarori

Geblek merupakan pangan tradisional khas
Kulon Progo yang berbahan dasar singkong
dan memiliki bentuk menyerupai angka
delapan dengan tekstur kenyal serta cita



rasa gurih. Makanan ini lahir dari kebiasaan
masyarakat pedesaan yang memanfaatkan
hasil bumi lokal sebagai sumber karbohidrat
alternatif selain nasi. Geblek tidak hanya
dikenal sebagai jajanan tradisional. Dalam
perkembangannya, geblek juga menjadi
identitas kuliner khas Kulon Progo yang
merefleksikan nilai kebersamaan dan
kesederhanaan masyarakat setempat.
Menurut Kusumo (2024), pengolahan
geblek kini mengalami inovasi melalui
pelatihan kepada pelaku UMKM agar
menghasilkan produk yang lebih sehat,
seperti geblek bakar tanpa MSG dan tanpa
minyak sehingga cocok dikonsumsi oleh
penderita diabetes millitus dan hipertensi.
Inovasi ini menunjukkan kemampuan
masyarakat lokal beradaptasi dengan

tuntutan kesehatan modern tanpa
meninggalkan akar tradisi mereka. Geblek
menjadi contoh nyata bagaimana kearifan
lokal dapat berpadu dengan inovasi dalam
memperkuat ekonomi masyarakat sekaligus
mempertahankan identitas budaya daerah.

Sebagai bagian dari warisan kuliner
Yogyakarta, geblek bukan sekadar makanan
ringan, melainkan simbol keuletan dan
solidaritas masyarakat Kulon Progo. Nilai
gotong royong, ketekunan, dan
kebersamaan tercermin dari cara warga
bekerja sama mempersiapkan bahan hingga
menggoreng geblek dalam jumlah besar di
setiap proses pembuatan. Bentuknya yang
menyerupai angka delapan sering dimaknai
sebagai lambing keutuhan dan
kesinambungan hidup masyarakat desa.
Berangkat dari dapur tradisional hingga
festival kuliner modern, geblek terus
menjadi saksi perjalanan budaya
masyarakat yang sederhana, jujur, dan
mandiri. Pelestarian geblek mencerminkan
upaya menjaga ruang dialog antara masa
lalu dan masa depan, antara cita rasa tradisi
dan semangat inovasi. Dengan demikian,
pangan lokal tidak hanya menjadi warisan,
tetapi juga bagian dari jati diri masyarakat
Yogyakarta.

87

JOGJA TAK HANYA GUDEG:
LIMA PANGAN LOKAL PENGGANTI NASI
SEBAGAI IDENTITAS BUDAYA

4. Growol

Sumber: Moeslim.id/Foto:Net

Growol merupakan pangan pokok
tradisional masyarakat Kulon Progo yang
terbuat darisingkong hasil fermentasi alami.
Proses perendaman selama beberapa hari
menjadikan growol memiliki rasa asam khas
dan tekstur lembut yang menyerupai nasi.
Proses fermentasi pada growol tidak hanya
berfungsi untuk memperpanjang daya
simpan singkong, tetapi juga meningkatkan
cita rasa dan kandungan gizi melalui
aktivitas bakteri asam laktat (Afrianto &
Wariyah, 2020). Hal ini menunjukkan bahwa
masyarakat lokal telah lama mengenal
teknik pengolahan pangan yang secara
ilmiah mendukung kesehatan pencernaan
dan ketahanan pangan keluarga. Growol kini
mulai dipopulerkan kembali sebagai pangan
sehat berbasis kearifan lokal melalui festival
kuliner dan promosi produk unggulan
daerah.

Lebih dari sekadar makanan pengganti nasi,
growol mencerminkan filosofi hidup
masyarakat pedesaan Yogyakarta yang
sederhana, mandiri, dan selaras dengan
alam. Makanan ini lahir dari kreativitas
menghadapi keterbatasan sumber daya,
tetapi justru tumbuh menjadi simbol
kemandirian pangan daerah. Growol
mengandung nilai keuletan dan ketulusan



JOGJA TAK HANYA GUDEG:
LIMA PANGAN LOKAL PENGGANTI NASI
SEBAGAI IDENTITAS BUDAYA

sebagaimana karakter masyarakat Kulon
Progo yang menghargai hasil kerja keras dan
kebersamaan. Pelestarian growol tidak
hanya berarti mempertahankan sebuah
resep tradisional, tetapi juga menjaga
kesinambungan pengetahuan lokal yang
membentuk karakter masyarakat serta
memperkaya identitas kuliner Yogyakarta
dalam menghadapi modernisasi.

5. Sego Jagung

Sumber: Detik.com/Foto:detikFood

Sego jagung atau biasa disebut juga nasi
jagung merupakan pangan pokok
tradisional yang banyak dijumpai di wilayah
pedesaan Yogyakarta, terutama di daerah
pertanian kering seperti Gunungkidul dan
Sleman bagian utara. Bagi masyarakat
pedesaan, jagung bukan sekadar tanaman
pangan melainkan bagian dari sejarah hidup
yang panjang. Nasi jagung dibuat dari
jagung yang ditumbuk halus, kemudian
dimasak seperti nasi. Seringkali juga
dicampur dengan beras atau singkong parut
untuk menambah cita rasa dan tekstur.
Dalam tradisi masyarakat Jawa, nasi jagung
dikenal sebagai makanan petani yang
mencerminkan kesederhanaan sekaligus
kemandirian pangan.

Seiring waktu, nasi jagung mengalami
inovasi dalam bentuk nasi jagung instan
yang diolah agar lebih praktis dan sesuai
dengan kebutuhan masyarakat modern.

88

Hasil penelitian Inayah dkk. (2021)
menunjukkan bahwa nasi jagung instan
dengan penambahan tepung tempe
memiliki indeks glikemik rendah (31,75)
serta beban glikemik sedang (17,08) yang
menjadikannya pilihan pangan yang tidak
hanya bergizi tetapi juga ramah bagi
penderita diabetes. Kandungan sertanya
yang tinggi dan proses pencernaan yang
lambat menjadikan nasi jagung cocok untuk
mendukung pola makan sehat berbasis
bahan lokal.

Lebih dari sekadar pengganti nasi, nasi
jagung sebagai simbol ketahanan pangan
berbasis hasil bumi yang mencerminkan
kemampuan masyarakat Yogyakarta dalam
beradaptasi terhadap keterbatasan sumber
daya alam. Nasi jagung juga menyimpan
nilai kebersamaan dan kesederhanaan yang
melekat kuat pada kehidupan petani Jawa.
Kini, nasi jagung hadir bukan sebagai
warisan masa lalu semata, tetapi menjadi
inspirasi bagi upaya revitalisasi pangan lokal
yang berdaya saing diera modern.

Keberagaman pangan seperti tiwul, gatot,
geblek, growol, dan nasi jagung
menunjukkan bahwa masyarakat
Yogyakarta memiliki sistem pangan yang
adaptif, kreatif, dan berbasis nilai budaya.
Setiap jenis makanan bukan sekadar hasil
olahan bahan alam, tetapi juga cermin dari
strategi sosial, ekonomi, dan spiritual dalam
menjaga keberlanjutan hidup. Warisan
kuliner tersebut mempertegas bahwa
pangan lokal berperan sebagai jembatan
antara kebutuhan fisik dan ekspresi
identitas kolektif. Pemahaman ini menjadi
penting untuk meninjau lebih jauh
bagaimana pangan lokal berkontribusi
terhadap pembentukan identitas budaya
dan ketahanan pangan nasional.

RELEVANSI PANGAN LOKAL DENGAN
IDENTITAS DAN KETAHANAN PANGAN

Pangan lokal memiliki peran penting dalam
membentuk identitas budaya sekaligus



memperkuat ketahanan pangan nasional.
Makanan bukan sekadar kebutuhan
biologis, tetapi juga bagian dari sistem
simbol nilai, tradisi, dan cara hidup
masyarakat yang diwariskan lintas generasi.
Melalui pangan lokal seperti tiwul, gatot,
geblek, growol, dan sego jagung,
masyarakat menegaskan identitas bersama
yang berpijak pada kearifan lokal serta
keselarasan dengan alam. Setiap jenis
pangan mencerminkan Sejarah perjuangan,
solidaritas sosial, dan kreativitas masyarakat
dalam mengelola sumber daya yang
terbatas.

Keberagaman pangan lokal menjadi fondasi
penting bagi kemandirian dan kedaulatan
pangan nasional. Ketergantungan
berlebihan terhadap beras menjadikan
sistem pangan Indonesia rentan terhadap
perubahan iklim dan gangguan produksi.
Oleh karena itu, Undang-Undang Nomor 18
Tahun 2012 tentang Pangan menegaskan
pentingnya penganekaragaman pangan
berbasis sumber daya lokal. Kebijakan ini
sejalan dengan arahan Bapanas Rl yang
menekankan pentingnya diversifikasi
pangan untuk memperkuat ketahanan dan
kemandirian gizi masyarakat. Hal tersebut
juga sejalan dengan praktik masyarakat
Yogyakarta yang telah lama memanfaatkan
potensi lahan kering untuk menghasilkan
pangan alternatif yang bergizi dan
berkelanjutan (Bapanas RI, 2024;
Kusumaningtyasetal., 2021).

Pelestarian pangan lokal memiliki nilai
strategis bagi pembangunan berkelanjutan.
Melaluiinovasi produk, promosi kuliner, dan
penguatan usaha kecil berbasis pangan
tradisional, masyarakat dapat
meningkatkan kesejahteraan ekonomi
sekaligus menjaga warisan budaya. Dengan
demikian, pangan lokal berperan ganda,
yakni sebagai sumber ketahanan fisik
melalui pemenuhan kebutuhan gizi dan
sebagai sumber ketahanan budaya melalui

89

JOGJA TAK HANYA GUDEG:
LIMA PANGAN LOKAL PENGGANTI NASI
SEBAGAI IDENTITAS BUDAYA

pelestarian nilai-nilai lokal yang membentuk
jatidiribangsa.

KESIMPULAN

Keberadaan pangan lokal di Yogyakarta
menunjukkan bahwa ketahan pangan tidak
hanya bergantung pada satu komoditas,
tetapi juga pada kemampuan masyarakat
dalam beradaptasi terhadap kondisi alam
dan sosialnya. Lima pangan pengganti
nasi—tiwul, gatot, geblek, growol, dan sego
jagung, mewakili bentuk kearifan lokal yang
lahir dari tantangan geografis sekaligus
menjadi simbol keteguhan budaya
masyarakat pedesaan. Pangan tidak hanya
berfungsi sebagai sumber energi dan gizi,
tetapi juga mengandung nilai sosial dan
filosofi hidup yang memperkuat rasa
kebersamaan serta penghormatan
terhadap alam. Tradisi kuliner yang
diwariskan turun-temurun memperlihatkan
bahwa makanan berperan penting dalam
menjaga identitas dan solidaritas
masyarakat.

Perubahan gaya hidup dan dominasi pangan
modern menimbulkan tantangan baru bagi
upaya pelestarian pangan lokal di era
globalisasi. Oleh karena itu, diperlukan
sinergi antara masyarakat, pemerintah, dan
pelaku usaha untuk mengembangkan
inovasi produk, peningkatan mutu, serta
pemanfaatan teknologi tanpa
menghilangkan nilai budaya yang melekat.
Pangan lokal Yogyakarta bukan sekadar
warisan masa lalu, melainkan aset strategis
yang merepresentasikan keseimbangan
antara kebutuhan gizi, keberlanjutan
lingkungan, dan identitas budaya bangsa.
Yogyakarta layak dikenal bukan hanya
melalui gudegnya, tetapi juga melalui
keragaman pangan lokalnya yang
mencerminkan ketahanan dan
kebijaksanaan masyarakatnya.



JOGJA TAK HANYA GUDEG:
LIMA PANGAN LOKAL PENGGANTI NASI
SEBAGAI IDENTITAS BUDAYA

REFERENSI

Abror, K. T., Tasya Zennika, Esa Puspa Meysa Putri, Kinaya Aita Yukuri, & Supriyono. (2024).
Peran Makanan Tradisional Dalam Menguatkan Identitas Nasional. Jurnal Budaya
Nusantara, 7(1), 24—-35. https://doi.org/10.36456/JBN.vol7.n01.8834

Afrianto, S., & Wariyah, C. (2020). Karakteristik growol yang dibuat dengan variasi varietas
ubi kayu (Manihot esculenta Crantz) dan lama fermentasi. Agritech, 40(3),
254-261.

Ambarsari, |., Wibowo, M. S., & Kartasasmita, R. E. (2021). Identifikasi Mikroba dan Analisis
Kandungan Gizi dari Bahan Pangan Tradisional Gatot dan Modifikasinya. Acta
Pharmaceutica Indonesia, 46(1), 12—18. https://doi.org/10.5614/api.v46i1.13052

Bapanas RI. (2024). Laporan Tahunan Badan Pangan Nasional Tahun 2023. Sekretariat
Utama Badan Pangan Nasional (NFA).

Defri, I., Nurhamzah, L. Y., Natasyari, D. D. S., Lestari, |. P. C., & Putra, A. Y. T. (2022). Potensi
Tiwul dalam Upaya Diversifikasi Pangan serta Perkembangan Inovasinya Sebagai
Pangan Fungsional. Muhammadiyah Journal of Nutrition and Food Science
(MJNF), 3(1), 17-26. https://doi.org/10.24853/mjnf.3.1.17-26

Inayah, ., Metty, M., & Aprilia, Y. (2021). Indeks glikemik dan beban glikemik nasi jagung
instan dengan penambahan tepung tempe sebagai alternatif makanan pokok
pasien diabetes mellitus. Imu GiziIndonesia, 4(2), 179-188.

Kusumaningtyas, V., Wardana, Y. B. P,, Yosua, L. E. N. G., Parikesit, C. P., Pradnyandari, K. A. Y.,
Kusuma, A. S. W., Pratama, E. R., Mitha, ., Glorizky, G. A., & Pramono, S. A. (2021).
Basis Ketahanan Pangan Keluarga di Desa Candirejo Kecamatan Semanu
Kabupaten Gunungkidul Daerah Istimewa Yogyakarta . Jurnal Atma Inovasia (JAI),
1(2).

Kusumo, M. P. (2024). Implementation of Geblek Processing Training for Micro, Small
Medium Enterprise (MSMEs) in Kulon Progo Regency. Journal of Community
Services and Engagement: Voice of Community (VOC), 4(1), 45-53.
https://doi.org/10.23917/voc.v4i1.5421

Presiden RI. (2012). Undang-Undang Republik Indonesia Nomor 18 Tahun 2012 tentang
Pangan. https://peraturan.bpk.go.id/Details/39100

Rohyani, I. S., Aryanti, E., Suripto, S., & Jupri, A. (2020). Diversivikasi Produk Olahan Pangan
Lokal Ubi jalar Untuk Peningkatan Nilai Gizi Dan Perekonomian Keluarga Di
Kelurahan Pejeruk Ampenan. Jurnal Pengabdian Magister Pendidikan IPA, 3(2).
https://doi.org/10.29303/jpmpi.v3i2.568

90



JUKUT BUANGIT: Makanan Lokal Warisan Leluhur
Dari Bali Dengan Segudang Misteri

| Kadek Agus Ripaldi & Made Early Anjani
Program Studi Biologi, Fakultas MIPA, Universitas Pendidikan Ganesha

Pendahuluan

Ketika berbicara tentang Bali, sebagian
besar orang akan langsung membayangkan
tempat-tempat seperti Denpasar, Ubud,
atau Gianyar—pusat gemerlap pariwisata
Pulau Dewata. Namun, masih terdapat
bagian Pulau Bali yang jarang dibicarakan
padahal memiliki banyak kearifan budaya
lokal dan sejarah emas Bali, yakni Buleleng.
Daerah di utara Bali ini merupakan satu dari
tujuh kabupaten yang ada di Bali dengan
luas wilayah mencapai 1.365,88 km2
(Pemkab Buleleng, 2021). Ibu Kota
Kabupaten Buleleng adalah Singaraja yang
dulunya merupakan Ibu Kota Provinsi Bali
sebelum akhirnya dipindahkan ke Denpasar.
Perpindahan ini dilatarbelakangi oleh faktor
politik, geografis, dan ekonomi, Denpasar
dinilai memiliki lokasi yang lebih strategis,

91

agus.ripaldi@student.undiksha.ac.id

akses yang lebih mudah, serta potensi
pengembangan ekonomi yang lebih besar
dibandingkan Singaraja. Meskipun
statusnya telah dipindahkan, kekayaan
budaya Buleleng tidak pernah berubah
bahkan semakin berkembang hingga
didirikannya pusat kebudayaan berupa
Gedung Kirtya. Julukan Bumi Panji Sakti
telah lama disematkan pada Buleleng
sebagai bentuk penghargaan pada Ki Barak
Panji Sakti, raja Buleleng dahulu (Disbud
Kabupaten Buleleng, 2024).

Bentuk kekayaan budaya di kabupaten
Buleleng sangat beragam, dan banyak yang
belum diketahui oleh orang-orang. Buleleng
memiliki naskah lontar Usada Buda Kecapi
yang mengandung ilmu pengobatan



tradisional. Selain itu, dalam bidang tari
Buleleng memiliki tari Joged Bungbung dan
Janger Kolok dari Desa Bengkala yang telah
menerima sertifikat Warisan Budaya Tak
Benda (WBTB) Indonesia (Pemkab Buleleng,
2025). Tidak sampai di sana, dalam bidang
kuliner, Buleleng juga memiliki berbagai
macam makanan tradisional dengan cita
rasa khas “Layah Buleleng”. Tipat Blayag dan
Siobak menjadi makanan yang sudah sangat
umum ditemukan di sepanjang jalan dan
banyak digemari oleh masyarakat lokal dan
luar Buleleng. Namun, ada satu lagi
hidangan yang tak kalah autentik yakniJukut
Buangit.

Jukut Buangit merupakan makanan berjenis
jukut-jukutan atau sayur berkuah dari Desa
Sangsit, salah satu desa di bagian timur Kota
Singaraja. Penggunaan sayur Buangit
sebagai makanan merupakan warisan
leluhur yang harus dilestarikan sebagai
bentuk local indigenous dan wujud nyata
zero to hero dalam dunia kuliner. Meskipun
begitu, kenyataannya Jukut Buangit masih
kurang dikenal dibandingkan makanan-
makanan khas Bali lainnya. Jika kondisi ini
terus berlanjut maka keberadaan Jukut
Buangit mungkin saja akan hilang dan
ditinggalkan. Menurut Quentero-Angel et
al. (2022), makanan tradisional di zaman
modern dihadapkan pada isu higienitas
sehingga orang-orang cenderung takut
mengonsumsi makanan tradisional terlebih
yang dijual kios pinggir jalan atau pasar
sehingga mengakibatkan hilangnya
pengetahuan dan praktik kuliner
anatargenerasi. Penelitian terdahulu yang
berfokus membahas Jukut Buangit masih
sangat minim, sehingga informasinya hanya
sebatas lokasi asalnya. Keberadaan Jukut
Buangit juga makin terdesak dengan
munculnya makanan-makanan modern
seperti Burger, Ayam Goreng, dan Mie
Pedas. Berdasarkan pemaparan tersebut,

92

artikel ini bertujuan untuk memberikan
informasi komprehensif tentang Jukut
Buangit sebagai makanan khas Buleleng.

Metode

Penelitian ini menggunakan pendekatan
deskriptif kualitatif dengan metode kajian
pustaka atau literature review.
Pengumpulan data dilakukan dengan cara
menelusuri portal-portal berita aktual dan
database literatur akademik seperti Google
Scholar dan Researchgate dengan kata
kunci “Jukut Buangit”, “Makanan Khas
Buleleng”, dan “Makanan Tradisional”.
Maka dari itu, data yang digunakan adalah
data sekunder. Data hasil pengumpulan
kemudian dianalisis lalu disusun sebagai
artikel.

Pembahasan

Tumbuhan Buangit

Buangit atau Cleome gynandra merupakan
tumbuhan asli sub-Sahara dan Asia
Tenggara dengan tingkat adaptasi baik
dengan iklim panas dan kering, termasuk
semi-kering, lembab, dan sub-lembab.
Buangit dapat tumbuh subur di wilayah
tropis dan subtropis, terutama di iklim yang
hangat karena sifatnya yang tahan pada
kekeringan dan tumbuh pada curah hujan
singkat. Suhu optimal untuk
pertumbuhannya adalah berkisar antara
18°C hingga 25°C dengan paparan sinar
matahari penuh. Buangit dalam hal tempat
hidup tidak terlalu pemilih karena dapat
beradaptasi dalam berbagai kondisi tanah
mulai dari tanah berpasir hingga lempung
liat. Secara spesifik, tumbuhan ini dapat
ditemui di alam liar, ladang atau lahan
pertanian, lereng gunung, dan pekarangan
rumah (Mashamaite etal., 2022).



Karakteristik Buangit sangat cocok dengan
agroklimat Buleleng. Mengutip dari Badan
Riset dan Inovasi Daerah Kabupaten
Buleleng (2022), suhu rata-rata Kabupaten
Buleleng adalah 28,0°C dengan kelembaban
udara rata-rata mencapai 87%. Curah hujan
tahunan Kabupaten Buleleng adalah
2.288,3-3.001,7 mm/tahun atau 190,69-
250,12 mm/bulan dengan penyinaran
matahari mencapai 73%. Sementara jenis
tanah di Kabupaten Buleleng terdiri dari
aluvial, andosol, tanah danau, latosol,
mediteran, dan regosol (Putri & Wibawa,
2023). Ciri tanah aluvial adalah tekstur
tanah liat berpasir sampai lempung liat
berpasir dengan warna cokelat gelap sampai
coklat kekuningan. Struktur tanah aluvial
adalah gumpal membulat dan konsistensi
tanah saat basah sangat lekat (Gayo et al.,
2022). Semua kriteria tersebut sangat
mendukung keberadaan tumbuhan Buangit
meskipun curah hujan masih tergolong
tinggi namun asalkan air hujan tidak
menggenang dan dapat mengalir dengan
baik maka tumbuhan ini akan tetap dapat
tumbuh subur.

Tumbuhan Buangit memiliki banyak
manfaat karena kaya kandungan vitamin
seperti A dan C, mineral, dan protein.
Bahkan kandungan seperti kalsium, zat besi,
fosfor, kalium yang lebih tinggi dibandingkan
sayuran komersial seperti kubis. Tumbuhan
ini juga mengandung banyak metabolit
sekunder seperti flavonoid, fenol, dan
terpenoid. Kompleksitas kandungan
Buangit berpotensi mengatasi malnutrisi,
agen ketahanan pangan, dan berpotensi
mengurangi keparahan gejala COVID-19.
Secara tradisional, seluruh bagian
tumbuhan digunakan untuk mengobati
berbagai kondisi medis seperti anemia,
radang sendi, diabetes, kanker, dan malaria.
Buangit dari sisi pertanian memiliki potensi
sebagai insektisida (Mashamaite et al.,

JUKUT BUANGIT: Makanan Lokal Warisan Leluhur
Dari Bali Dengan Segudang Misteri

2022). Masyarakat Buleleng khususnya Desa
Sangsit, Kecamatan Sawan tanpa sadar telah
memanfaatkan potensi-potensi ini sehingga
Jukut Buangit merupakan salah satu local
indigenous yang sangat berharga.

Sejarah Jukut Buangit

Jika ditinjau dari asal katanya, istilah “jukut"
dalam bahasa Bali berarti sayuran,
sedangkan “Buangit" mengacu pada lokal
yang dikenal secara ilmiah sebagai Cleome
gynandra. Jukut Buangit merupakan
sayuran berkuah khas Desa Sangsit dengan
cita rasa yang khas perpaduan antara rasa
pahit, gurih asin dan sedikit asam. Sejarah
Jukut Buangit di Singaraja pada mulanya
merupakan pemanfaatan tumbuhan liar
yakni Buangit yang tumbuh liar di area
persawahan dan di tepi parit rumah warga
(Astuti, 2023). Keberadaannya yang begitu
banyak saatitu dianggap sebagai gulma oleh
para petani, sehingga masyarakat sekitar
memanfaatkannya untuk diolah sebagai
Jukut Buangit. Menurut Wijaya (2022), tidak
terdapat catatan pasti kapan masyarakat
Buleleng mulai mengolah tumbuhan
Buangit menjadi Jukut Buangit. Namun,
tradisi mengolah tumbuhan Buangit ini
menjadi jukut diperkirakan telah
berlangsung selama beberapa generasi.
Pengetahuan tentang cara mengolah
Buangit yang baik agar tidak terlalu pahit
dan layak dikonsumsi telah diwariskan
secara lisan oleh orang tua kepada anak-
anaknya.

Gambar 1. Jukut Buangit

93



Kecenderungan masyarakat yang hidup
dekat dengan alam terkhusus di bagian
pegunungan yang kaya akan vegetasi, secara
langsung membuat mereka
mengembangkan kebiasaan mengonsumsi
sayuran lokal (Polito et al., 2021). Selain itu
faktor lain seperti ketersediaan bahan
pangan yang mungkin terbatas pada zaman
dulu yang mendorong masyarakat untuk
lebih kreatif dan adaptif dalam
memanfaatkan tumbuhan liar di sekitarnya.
Tumbuhan Buangit yang tumbuh melimpah
dulunya dianggap sebagai gulma pun
menjadi solusi praktis dan ekonomis untuk
memenuhi kebutuhan gizi masyarakat
setempat. Pada umumnya Jukut Buangit
tidak dihidangkan dalam acara besar seperti
upacara adat (Yadnya) yang biasanya
memerlukan hidangan yang lebih istimewa
dan memiliki nilai simbolis, karena Buangit
ini merupakan tumbuhan liar yang
mencerminkan nilai kesederhanaan
sehingga makanan ini dihidangkan dalam
kehidupan sehari-hari.

Seiring perkembangan zaman, Jukut Buangit
tidak lagi dianggap sebagai makanan desa
khas petani, namun makanan khas Buleleng.
Ini didasari oleh keautentikan Jukut Buangit
yang tidak ditemukan di wilayah Bali lainnya
ditambah penelitian-penelitian yang
dilakukan yang memberi informasi tentang
kandungan Buangit yang baik untuk
kesehatan. Dalam perkembangannya, Jukut
Buangit tidak disajikan sebagai makanan
tunggal tapi dilengkapi dengan beberapa
makanan lain seperti kacang keplos atau
kacang goreng, sudang lepet, dan brengkes
atau pepes telengis. Kombinasi makanan
tambahan ini memberikan keseimbangan
antara rasa, aroma dan tekstur (Suyatra,
2018).

94

Cara Pembuatan Jukut Buangit dan
Kandungan Gizi

Proses pembuatan Jukut Buangit tergolong
sangat mudah dan hanya menggunakan
bahan-bahan dapur sederhana. Langkah
pertama dalam membuat Jukut Buangit
dengan menyiapkan bahan-bahan
utamanya meliputi sayuran Buangit yang
telah dibersihkan. rempah-rempah seperti
serai, daun salam, bawang putih, ketumbar,
bawang merah, garam, gula pasir, dan air
asam jawa. Adapun cara mengolah Buangit
agar tidak terlalu pahit adalah merebusnya
dengan tambahan sedikit garam kemudian
peras dan bilas kembali (Astuti, 2023).
Sementara untuk bumbu, bawang merah,
bawang putih, dan ketumbar dihaluskan lalu
dimasak bersama daun salam, serai, garam,
gula pasir, dan air asam jawa. Sayuran
Buangit kemudian ditambahkan dan direbus
selama sepuluh hingga lima belas menit,
atau hingga sayuran lunak dan rempah-
rempah meresap. Jukut Buangit yang telah
jadi dapat disantap dengan tambahan cabai
rawit dan kacang tanah goreng
(Lindasuryantini, 2025).

Meskipun cara pembuatannya sangat
mudah, setiap komponen dalam hidangan
Jukut Buangit menyimpan beragam nutrisi
dan senyawa bioaktif yang baik untuk
kesehatan. Sayur Buangit (Cleome
gynandra), misalnya, mengandung berbagai
zat seperti flavonoid, tanin, alkaloid,
saponin, vitamin C, serta kalsium.
Kandungan ini menjadikannya sumber
antioksidan dan antikanker alami. Bawang
merah juga tak kalah bermanfaat, dengan
kandungan quercetin dan vitamin C yang
dapat memperkuat sistem imun serta
membantu menurunkan kolesterol.
Sementara itu, bawang putih mengandung
allicin yang memiliki sifat antibakteri,
antivirus, dan mampu menurunkan tekanan
darah (Widarta & Suter, 2022).



Ketumbar juga memiliki kaya akan linalool
dan antioksidan polifenol yang berperan
dalam menurunkan gula darah serta
melancarkan pencernaan. Daun salam,
dengan kandungan tanin dan minyak
atsirinya, membantu mengendalikan kadar
kolesterol dan gula dalam darah. Serai juga
memberikan manfaat berkat senyawa citral
dan geraniol yang bersifat antiradang dan
antimikroba (Igbal et al., 2019). Di sisi lain,
air asam jawa mengandung asam tartarat,
vitamin B, serta mineral penting seperti
magnesium dan kalium, yang berfungsi
menyegarkan tubuh dan memperlancar
sistem pencernaan.

Berdasarkan Monograf Puryana & Agustini
(2022), secara keseluruhan Jukut Buangit
memiliki kadar protein sebesar 6,35%,
kadarnya paling tinggi jika dibandingkan
dengan jukut kelor, klentang, rambanan,
maupun undis. Kandungan karbohidratnya
mencapai 21,35% dan kadar airnya berada
di angka 70,36%, menunjukkan bahwa
hidangan ini tetap memiliki karakteristik
sayur berkuah namun tidak terlalu berair
seperti kelentang. Kandungan lemak Jukut
Buangit relatif rendah yaitu 1,25%. Dengan
kombinasi gizi tersebut, Jukut Buangit
menghasilkan total energi sebesar 122,07
kkal, angka tertinggi di antara jukut lainnya.
Dengan menggabungkan semua bahan
tersebut, Jukut Buangit tidak hanya
dinikmati sebagai kuliner tradisional yang
lezat, tetapi juga menjadi hidangan
bernutrisi tinggi yang mendukung
kesehatan tubuh secara keseluruhan.

Jukut Buangit sebagai Identitas Budaya

Selain kaya akan nilai gizi, Jukut Buangit
memiliki peran penting sebagai identitas
budaya Buleleng. Pembuatannya yang
mudah dan sederhana, rasanya yang tidak
sekompleks makanan Bali lainnya, serta
bahan baku yang sangat mudah ditemui

95

menjadi cerminan masyarakat Buleleng.
Menurut Ardiyasa (2019), masyarakat
buleleng memiliki karakter yang egaliter
yakni semua orang dipandang sama/setara
tidak ada kelas atau kasta yang berbeda.
Orang-orang seringkali beranggapan bahwa
bahasa Buleleng adalah kasar tidak seperti
Bahasa Bali Karangasem atau Badung.
Namun, bagi orang Buleleng itu adalah cara
menunjukkan keakraban dengan orang yang
diajak bicara. Jika ditanya dimana tempat di
Bali yang paling menentang kasta, maka
Buleleng jawabannya (Dewata News, 2015).
Kondisi ini terkait juga dengan makanan,
tidak ada yang namanya “makanan kasta
rendah” dan “makanan kasta tinggi” atau
makanan si kaya dan si miskin. Jukut Buangit
sebagai makanan khas Buleleng bukan
makanan rakyat tapi makanan yang
merakyat.

Dominasi pekerjaan masyarakat Desa
Sangsit, Kecamatan Sawan sebagai petani
menjadikan kehidupan sederhana sudah
sangat melekat dengan mereka. Sederhana
harus dibedakan artinya dengan miskin.
Sederhana berarti masyarakat Buleleng
termasuk Kecamatan Sawan tidak hidup
berlebih-lebihan (berfoya-foya). Kehidupan
sederhana ini menjadikan mereka sangat
menghargai makanan. Jukut Buangit
merupakan manifestasi dari kesederhanaan
ini lewat tampilan, bumbu, dan bahan
dasarnya. Ini juga menunjukkan
kemampuan masyarakat untuk menemukan
nilai dari hal-hal sederhana dan
memperlihatkan kecerdasan ekologis yang
sejalan dengan kearifan lokal Bali (Ardana et
al., 2020). Penelitian yang membahas kaitan
antara Jukut Buangit dan identitas budaya
masyarakat Buleleng hingga saat ini belum
dilakukan sehingga masih terdapat gap
informasi. Namun meskipun begitu, kaitan
keduanya masih dapat diamati secara
eksplisit dari pola hidup masyarakatnya.



Sayangnya, pola hidup masyarakat mulai
mengalami pergeseran akibat pengaruh
modernisasi. Makanan tidak lagi tentang
kebersamaan dan makna, tapi kepraktisan
dan gaya hidup. Namun, dengan Jukut
Buangit kebersamaan tersebut dapat
dibangkitkan kembali lewat momen-
momen seperti saat mengantri membeli,
orang—orang dapat saling bercerita dan
bertegur sapa. Sehingga inti konsep
menyama braya dapat kembali dipupuk.
Begitu juga keluarga yang memasak atau
mengonsumsi Jukut Buangit, selain
melestarikan kuliner lokal juga turut serta
membangun kehangatan antar anggota
keluarga. Jukut Buangit adalah penjaga
harmonisasi di tengah berbagai perubahan
yang telah terjadi(Sukariawan, 2021).

Tantangan Modernisasi yang Menggerus
Tradisional

Perubahan selera makan masyarakat
modern menjadi ancaman nyata bagi
pelestarian kuliner tradisional dan pesatnya
arus masuk budaya luar telah sedikit demi
sedikit menggerus budaya lokal. Penelitian
oleh Briawan et al. (2022) memaparkan
bahwa fast food lebih banyak dikonsumsi
oleh remaja khususnya di wilayah Jawa-Bali
dan perkotaan dibandingkan makanan
tradisional. Fast food tersebut kebanyakan
berbasis umbi-umbian (contoh: french
fries), daging dan unggas (contoh: fried
chicken), dan minuman non susu (contoh:
minuman waralaba internasional). Hal
serupa juga terjadi di Buleleng, budaya
makanan mulai mengalami perubahan.
Masyarakat banyak yang mengonsumsi
makanan-makanan modern seperti mie
pedas dengan berbagai level, crepes
berbagai rasa, dan burger dengan isian
ayam. Beragam makanan tersebut sangat
mudah ditemukan di pinggir jalan
khususnya di sekitar perkotaan Singaraja.

96

Keberadaan dua outlet Mie Gacoan di
Singaraja menjadi bukti bahwa makanan
modern telah menjamur di Buleleng.
Dengan menggunakan strategi yang agresif,
perusahaan ini berhasil menangkap pasar
anak muda dan popularitas tinggi di
platform pesan-antar makanan, serta
menawarkan harga terjangkau, pilihan rasa
yang dapat disesuaikan, dan paket promo
yang ideal untuk acara kumpul-kumpul.
Masuknya budaya global melalui makanan
cepat saji dan produk pangan impor,
digunakan sebagai gaya hidup kekinian oleh
generasi muda terkhususnya pada generasi
Z untuk beralih ke pilihan yang lebih praktis
dan gampang untuk dipesan secara online
(Prianta & Sulistyawati, 2023).

Pergeseran minat ini secara langsung telah
mengancam keberadaan makanan Jukut
Buangit. Produksi dan pemasaran Jukut
Buangit tersentralisasi di daerah asalnya
yakni Desa Sangsit, Kecamatan Sawan.
Kurangnya promosi dan jangkauan pasar
menyebabkan makanan khas Buleleng ini
menjadi kurang dikenal. Persaingannya
dengan makanan modern juga diperketat
dengan fakta bahwa generasi muda
khususnya gen Z sangat terikat dengan
media sosial dan konten kuliner menjadi
sangat populer dan menjadi salah satu
pemengaruh preferensi makanannya
(Prianta & Sulistyawati, 2023). Penelitian
oleh Mufidah et al. (2024) menemukan
bahwa tingkat kesukaan makanan cepat saji
pada remaja Bali lebih tinggi dibandingkan
makanan tradisional. Konten-konten media
sosial terkait Jukut Buangit sampai saat ini
masih terbatas dan belum sebesar makanan
khas Balilainnya seperti Ayam Betutu.

Tantangan lain yang mempengaruhi
eksistensi Jukut Buangit adalah semakin
banyak orang tua yang tidak pandai atau
tidak suka memasak sehingga sering
mengajak keluarga kulineran di luar rumah.



Ini menjadi faktor penting dalam hal
penerimaan cita rasa oleh generasi muda.
Manusia memerlukan waktu yang cukup
lama untuk membentuk rasa di lidah
mereka, dan proses ini dimulai saat mereka
masih kecil. Sejak kecil, seseorang harus
dibiasakan dengan makanan yang dimasak
di rumah oleh orang dewasa yang dekat
dengan anak seperti ibu dan ayah. Saat
seseorang makan makanan yang sama yang
dimasak oleh orang terdekat, mereka
mengalami perasaan nostalgia, rasa
nyaman, dan memberikan identitas dari
mana mereka berasal. Kondisi ini akan
memengaruhi konsep nostalgia dan comfort
food untuk generasi muda (Prianta &
Sulistyawati, 2023).

Jika kondisi ini dibiarkan begitu saja, tidak
ada kemungkinan suatu hari nanti Jukut
Buangit hanya akan menjadi catatan
sejarah, atau sekadar nama yang dikenang
tanpa pernah dirasakan lagi makna dan
kehangatannya. Perlu tindakan bersama
antar berbagai pihak dalam
mempertahankan keberadaannya.
Pemerintah Bali, pemerintah kabupaten,
serta masyarakat termasuk generasi muda
memiliki tanggung jawab untuk
menciptakan cara-cara berkelanjutan untuk
eksistensiJukut Buangit diera modern.

Upaya Pelestarian

Cara-cara pelestarian seperti dokumentasi
dan pencatatan fisik bukan lagi cara yang
efektif di zaman ini, khususnya untuk
makanan tradisional. Beberapa penelitian
telah berusaha mengisi gap informasi
terkait Jukut Buangit. Penelitian oleh Asrini
et at. (2016) berusaha melakukan
reinventarisasi makan ini, namun
pemaparan komprehensif tentang Jukut
Buangit belum terlalu dalam dilakukan.
Monograf oleh Puryana & Agustini (2022)

97

membahas Jukut Buangit secara lebih dalam
khususnya dalam bidang kandungan gizi,
penulis juga menyertakan bahan-bahan dan
tata cara pembuatannya sehingga dapat
menjadi panduan bagi khalayak untuk
memasak Jukut Buangit. Publikasi ilmiah
yang fokus membahas Jukut Buangit masih
sangat minim sehingga penelitian-
penelitian terkait sangat penting untuk
dilakukan guna mengeksplorasi lebih jauh
makanan tersebut.

Sebagai bentuk pengenalan secara lebih
luas, instansi-instansi resmi seperti Dinas
Kebudayaan dan Dinas Pariwisata Buleleng
juga telah membuat video edukasi tentang
Jukut Buangit yang disebarluaskan lewat
platform Youtube. Pemerintah Kabupaten
Buleleng juga telah menerbitkan sebuah
artikel pada tahun 2021 yang berjudul
“Jukut Buangit” Sobean Khas Desa Sangsit,
dengan adanya artikel ini membuktikan
bahwa Jukut Buangit telah disadari oleh
pemerintah sebagai sesuatu yang perlu
dijaga. Sementara di platform lain seperti
TikTok, telah banyak akun-akun yang
membuat video tentang Jukut Buangit.
Salah satunya adalah akun Wayan Sukaya,
dalam beberapa videonya ia kerap
menunjukkan kegiatannya membeli dan
mengonsumsi makanan tersebut. la juga
memberikan beberapa rekomendasi
tempat membeli Jukut Buangit seperti di
sekitar Pasar Sangsit dan depan Pura Beji
Sangsit. Video-video yang dibuatnya
mendapatkan ribuan bahkan ratusan ribu
views dengan ribuan like. Tidak jarang ada
banyak penonton yang penasaran dengan
rasa Jukut Buangit dan menanyakan tempat
membelinya. Konten seperti ini tentunya
telah berkontribusi menyebarluaskan
informasi tentang makanan tradisional pada
khalayak ramai. TikTok juga sebagai media



JUKUT BUANGIT: Makanan Lokal \Xarisan Leluhur
Dari Bali Dengan Segudang Misteri

sosial yang saat ini marak digunakan dirasa
sangat tepat sebagai sarana promosi
kekayaan kuliner Buleleng.

Namun, upaya melestarikan Jukut Buangit
tidak boleh berhenti hanya pada penelitian
dan dokumentasi akademis semata. Agar
warisan kuliner ini tetap eksis dan tidak
tergantikan oleh zaman, kita perlu
membawanya ke ruang-ruang yang lebih
luas, khususnya untuk menarik minat
generasi muda. Tindakan ini yang dilakukan
oleh Pemerintah Kabupaten Buleleng dalam
acara Buleleng Festival dengan
menyediakan stand khusus makanan khas
Jukut Buangit. Luh Sadiardi sebagai
penjualan makanan khas Sawan termasuk
Jukut Buangit menuturkan bahwa walaupun
makanan ini tidak akrab di lidah generasi
“zaman now, namun jualannya selalu ramai
pengunjung terutama untuk membeli Jukut
Buangit. la bisa menjual hingga 120 bungkus
Jukut Buangit, belum termasuk makan
ditempat (Suyatra, 2018).

Kesimpulan

Dari pemaparan di atas dapat ditarik
kesimpulan bahwa Jukut Buangit hadir
sebagai representasi kuliner tradisional

98

Buleleng yang kaya akan makna. Jukut
Buangit merupakan makanan berkuah dari
Kecamatan Sawan berbahan dasar Cleome
gynandra yang umum ditemukan di ladang
pertanian atau pekarangan rumah. Belum
ditemukan catatan yang secara pasti
membahas kapan Buangit dimanfaat
menjadi Jukut Buangit, namun
keberadaannya telah diwariskan secara
turun-temurun. Jukut Buangit kaya akan
protein dan karbohidrat serta rendah lemak
dengan energi total yang dihasilkan adalah
sebesar 122,07 kkal, lebih tinggi
dibandingkan jukut lainnya. Keberadaan
Jukut Buangit menjadi cerminan masyarakat
Buleleng yang agraris, sederhana dan
egaliter. Adapun tantangan yang dihadapi
Jukut Buangit di era modern yakni
keberadaan fast food yang semakin
menjamur, kurangnya promosi, preferensi
media sosial pada generasi muda, dan
rendahnya minat orang tua memasak dan
memilih membeli. Adapun upaya
pelestarian yang telah dilakukan yakni
reinvetarisasi, pembuatan video promosi,
pembuatan artikel, dan pembentukan stand
khusus di acara seperti Bulfest oleh
Pemerintah Kabupaten Buleleng.



DAFTAR PUSTAKA

Pemkab Buleleng. (2025). Mantap! Dua warisan budaya Buleleng resmi jadi WBTB.
Pemerintah Kabupaten Buleleng.
https://bulelengkab.go.id/informasi/detail/berita/65_mantap-dua-
warisan-budaya-buleleng-resmi-jadi-wbtb

Ardana, I. K., Maunati, Y., Budiana, D. K., & Zaenuddin, D. (2020). Pemetaan tipologi dan
karakteristik desa adat di Bali. Denpasar: Universitas Hindu Indonesia
(UNHI).

Ardiyasa, S. (2019). Mengapa bahasa Buleleng “kasar”? Tatkala.co.
https://tatkala.co/2019/07/21/mengapa-bahasa-buleleng-kasar/

Asrini, K. A. C., Sukerti, N. W., & Ekayani, |. A. P. H. (2016). Studi Tentang Makanan Tradisional
Khas Kecamatan Sawan Melalui Reinventarisasi Sebagai Upaya Pelestarian
Seni Kuliner Bali. Jurnal BOSAPARIS: Pendidikan Kesejahteraan Keluarga,
4(1).

Astuti, R. (2023). Jukut Buangit, Sayur Pahit Khas Buleleng yang Bikin Nagih. Detik Bali.
https://www.detik.com/bali/kuliner/d-xxxxx/jukut-Buangit-sayur-pahit-
khas-buleleng

Badan Riset dan Inovasi Daerah Kabupaten Buleleng. (2022). Kondisi Klimatologi Kabupaten
Buleleng. https://brida.bulelengkab.go.id/informasi/detail/artikel/98-
kondisi-klimatologi-kabupaten-buleleng

Briawan, D., Khomsan, Alfiah, E., Nasution, Z., & Putri, P. A. (2022). Edukasi gizi remaja saat
terjadi pergeseran konsumsi makanan tradisional dan fast food di
Indonesia. Pertanian, Kelautan, dan Biosains Tropika, 4(2), 252-255.
https://dpis.ipb.ac.id/

Dewata News. (2015). Memahami karakter orang Bali (Buleleng). Dewata News.
https://www.dewatanews.com/2015/12/memahami-karakter-orang-bali-
buleleng.html

Disbud Kabupaten Buleleng. (2024). Cikal bakal nama Kerajaan Buleleng. Dinas Kebudayaan
Kabupaten Buleleng.
https://disbud.bulelengkab.go.id/informasi/detail/artikel/94_cikal-bakal-
nama-kerajaan-buleleng

Gayo, A. A. P, Zainabun, Z., & Arabia, T. (2022). Karakterisasi morfologi dan klasifikasi tanah
aluvial menurut sistem soil taxonomy di Kabupaten Aceh Besar. Jurnal
Ilmiah Mahasiswa Pertanian, 7(3), 503-508.
https://www.jim.unsyiah.ac.id/JFP

Igbal, M., Butt, M. S., Suleria, H. A. R., & Suleria, H. A. R. (2019). Coriander (Coriandrum
sativum L.): Bioactive Molecules and Health Effects (pp. 2199-2235).
Springer Science and Business Media B.V. https://doi.org/10.1007/978-3-
319-78030-6_44

Lindasuryantini. (2025). Jukut Buangit: Hidangan tradisional khas Buleleng dengan cita rasa
asam gurih. BudayaBali._https://budayabali.com/id/jukut-Buangit-
hidangan-tradisional-khas-buleleng-dengan-cita-rasa-asam-gurih

99


https://bulelengkab.go.id/informasi/detail/berita/65_mantap-dua-warisan-budaya-buleleng-resmi-jadi-wbtb
https://bulelengkab.go.id/informasi/detail/berita/65_mantap-dua-warisan-budaya-buleleng-resmi-jadi-wbtb
https://tatkala.co/2019/07/21/mengapa-bahasa-buleleng-kasar/
https://www.detik.com/bali/kuliner/d-xxxxx/jukut-buangit-sayur-pahit-khas-buleleng
https://www.detik.com/bali/kuliner/d-xxxxx/jukut-buangit-sayur-pahit-khas-buleleng
https://brida.bulelengkab.go.id/informasi/detail/artikel/98-kondisi-klimatologi-kabupaten-buleleng
https://brida.bulelengkab.go.id/informasi/detail/artikel/98-kondisi-klimatologi-kabupaten-buleleng
https://dpis.ipb.ac.id/
https://www.google.com/search?q=https://www.jim.unsyiah.ac.id/JFP
https://budayabali.com/id/jukut-buangit-hidangan-tradisional-khas-buleleng-dengan-cita-rasa-asam-gurih?utm_source=chatgpt.com
https://budayabali.com/id/jukut-buangit-hidangan-tradisional-khas-buleleng-dengan-cita-rasa-asam-gurih
https://budayabali.com/id/jukut-buangit-hidangan-tradisional-khas-buleleng-dengan-cita-rasa-asam-gurih

Mashamaite, C. V., Manyevere, A., & Chakauya, E. (2022). Cleome gynandra: A wonder
climate-smart plant for nutritional security for millions in semi-arid areas.
Frontiers in Plant Science, 13, 1003080.
https://doi.org/10.3389/fpls.2022.1003080

Mufidah, A., Briawan, D., & Heryatno, Y. (2024). Preferensi dan Frekuensi Konsumsi
Makanan Tradisional dan Cepat Saji pada Remaja di Provinsi Bali. Nutri-
Sains: Jurnal Gizi, Pangan Dan Aplikasinya, 8(2), 105-118.
https://doi.org/10.21580/ns.2024.8.2.18136

Pemkab Buleleng. (2021). Geografis dan iklim. Pemerintah Kabupaten Buleleng.
https://bulelengkab.go.id/informasi/detail /profil/68_geografis-dan-iklim

Polito, A., Azzini, E., Barnaba, L., Verrascina, M., Zanetti, B., Monteleone, A., Intorre, F.,
Ciarapica, D., Tomassini, S., & Guidarelli, L. (2021). Socio-economic drivers
in productive rural activities and their impact on the eating habits, lifestyle
and nutritional status of people living in a rural area: The Majella National
Park as a case study. Economia agro-alimentare / Food Economy.
https://doi.org/10.3280/ECAG3-20200A11040

Prianta, P. A., & Sulistyawati, A. (2023). Cita rasa kuliner Generasi Z Bali untuk mensukseskan
program pariwisata budaya berkelanjutan. INSPIRE: Journal of Culinary,
Hospitality, Digital & Creative Arts and Event, 1(2), 113-131.

Puryana, |. G. P. S., & Agustini, N. P. (2022). MONOGRAF Kandungan gizi dan keamanan
pangan makanan tradisional Bali study di Kabupaten Buleleng. Wawasan
llmu. https://repository.poltekkes-denpasar.ac.id/10283/

Putri, N. N. S., & Wibawa, I. K.A. (2023). Kajian daya dukung permukiman Kabupaten
Buleleng, Provinsi Bali. REGION: Jurnal Pembangunan Wilayah dan
Perencanaan Partisipatif, 18(2), 396-412.
https://doi.org/10.20961/region.v18i2.60552

Quintero-Angel, M., Mendoza-Salazar, D. M., & Martinez-Girdn, J. (2022). Food fears and risk
of loss of food heritage: A little-explored effect of food modernity and times
of pandemic. International Journal of Gastronomy and Food Science, 28,
100499. https://doi.org/10.1016/].ijgfs.2022.100499

Sukariawan, P. (2021). Menyama Braya dalam Masyarakat Bali (Perspektif Pendidikan
Agama Hindu). Bawi Ayah: Jurnal Pendidikan Agama dan Budaya Hindu,
12(2),198-210.

Suyatra, I. P. (2018). Menu tradisional diserbu pengunjung, dari Buangit hingga mengguh.
Bali Express.
https://baliexpress.jawapos.com/nusantara/671138084/menu-
tradisional-diserbu-pengunjung-dari-Buangit-hingga-mengguh

Widarta, I., & Suter, I. K. (2022). Potensi Beberapa Sayuran Indigenous Bali sebagai Pangan
Fungsional. Jurnal llmiah Teknologi Pertanian Agrotechno, 7(2), 108.
https://doi.org/10.24843/jitpa.2022.v07.i02.p03

Wijaya, K. (2022). Puluhan Tahun Jual Jukut Buangit di Peken Sangsit, Resep Diwariskan
Turun Temurun. Nusa Bali.
https://www.nusabali.com/berita/xxxxx/puluhan-tahun-jual-jukut-
Buangit-di-peken-sangsit

100


https://doi.org/10.3389/fpls.2022.1003080
https://doi.org/10.3280/ECAG3-2020OA11040
https://repository.poltekkes-denpasar.ac.id/10283/
https://www.google.com/search?q=https://doi.org/10.20961/region.v18i2.60552
https://doi.org/10.1016/j.ijgfs.2022.100499
https://baliexpress.jawapos.com/nusantara/671138084/menu-tradisional-diserbu-pengunjung-dari-buangit-hingga-mengguh
https://baliexpress.jawapos.com/nusantara/671138084/menu-tradisional-diserbu-pengunjung-dari-buangit-hingga-mengguh
https://www.nusabali.com/berita/xxxxx/puluhan-tahun-jual-jukut-buangit-di-peken-sangsit
https://www.nusabali.com/berita/xxxxx/puluhan-tahun-jual-jukut-buangit-di-peken-sangsit

Kisah Sagu dan Ulat Sagu”

Jejak Pohon Sagu dalam Sejarah Nusantara

Relief Candi Borobudur yang dibangun pada
abad ke-8 M menjadi salah satu penanda
penting bagaimana masyarakat Jawa kuno
merekam kehidupan sehari-hari, termasuk
flora tropis yang akrab dengan mereka.
Kajian ikonografi terbaru menunjukkan
lebih dari 60 spesies tumbuhan
digambarkan pada panel relief, di antaranya
kelompok palma yang diduga mencakup
pohon sagu (Metroxylon sagu) atau
kerabatnya. Identifikasi ini memperlihatkan
bahwa tanaman palma bukan sekadar
elemen dekoratif, melainkan simbol
pengetahuan ekologis dan sumber daya
pangan yang sudah dikenali sejak lama.
Masyarakat agraris Jawa kuno, yang
umumnya bergantung pada padi dan
palawija, tampaknya juga memahami peran
palma sebagai cadangan pangan alternatif,

101

“Dari Batang yang Lapuk, Tumbuh Kehidupan:

Aan Nurdian Saputra

khususnya dalam konteks ketahanan
pangan yang berlapis (Suamba, 2025).
Kehadiran pohon sagu dalam relief
Borobudur dengan demikian tidak hanya
merepresentasikan lanskap tropis,
melainkan juga jejak budaya pangan
Nusantara yang telah berumur lebih dari
seributahun.

Jika kita menengok lebih jauh ke wilayah
timur Indonesia, pohon sagu tidak lagi
sekadar ornamen artistik, melainkan inti
dari kehidupan itu sendiri. Di Papua,
Maluku, hingga sebagian Sulawesi, sagu
adalah denyut nadi pangan, tradisi,
sekaligus identitas. Dalam kehidupan
sehari-hari masyarakat adat Papua,
misalnya, sagu hadir dalam berbagai
bentuk: tepung papeda yang dimasak
menjadi bubur kental, lempengan sagu



bakar, hingga kudapan ringan yang mengisi
sela aktivitas berburu dan berkebun. Lebih
dari itu, sagu juga memiliki makna
kosmologis: ia adalah "ibu" yang menyusui,
pohon kehidupan yang mampu menopang
komunitas pada saat musim paceklik
maupun ketika kondisi lingkungan sulit.
Sidiq et al. (2021) menekankan bahwa sagu
bagi masyarakat Papua tidak bisa dilepaskan
dari jalinan hubungan sosial dan budaya; ia
adalah pusat ekosistem pangan sekaligus
pusat imajinasi kolektif. Dalam pengertian
ini, sagu menegaskan dirinya bukan sekadar
pangan alternatif, melainkan pangan utama
yang mengikat manusia dengan tanah,
hutan, dan tradisinya.

Dimensi historis ini menghadirkan ironi. Di
Jawa, sagu pernah terekam pada relief
Borobudur sebagai bagian dari lanskap
tropis dan jejak pangan, tetapi seiring waktu
perannya kian surut tergeser oleh dominasi
beras. Proses ini tidak hanya mencerminkan
perubahan pola pangan, tetapi juga
perubahan politik pangan: sejak era
kerajaan agraris hingga kolonialisme
Belanda yang menempatkan padi dan beras
sebagai simbol kekuasaan dan stabilitas
negara. Akibatnya, sagu di wilayah barat dan
tengah Nusantara seakan terpinggirkan,
meski di kawasan timur ia tetap bertahan
sebagai tulang punggung kehidupan. Hal ini
mencerminkan adanya dualitas dalam
sejarah pangan Indonesia: di satu sisi ada
narasi besar "beras sebagai pangan
nasional", sementara di sisi lain ada narasi
lokal "sagu sebagai pangan peradaban
timur". Dualitas ini masih terasa hingga hari
ini, ketika kebijakan pangan nasional masih
berat sebelah pada beras, padahal sumber
daya lokal seperti sagu menyimpan potensi
luar biasa.

Kajian kontemporer menegaskan betapa
pentingnya menghidupkan kembali sagu
dalam diskursus pangan nasional. Wijaya
dan Sanubari (2024) menyoroti bagaimana

102

sagu dalam narasi masyarakat timur
Indonesia bukan hanya soal perut, tetapi
juga soal martabat dan negosiasi identitas
dalam konteks modernitas. Sagu bukanlah
simbol keterbelakangan, melainkan
representasi pengetahuan lokal yang
berdaya tahan, mampu menjawab
tantangan ekologis masa kini, termasuk
krisis pangan global dan perubahan iklim.
Dalam bahasa lain, sagu adalah bukti bahwa
kearifan lokal bisa menawarkan solusi yang
lebih berkelanjutan daripada sekadar
mengikuti arus industrialisasi pangan global.

Keunggulan ekologis sagu memang tak
terbantahkan. Pohon ini mampu tumbuh
subur di tanah gambut, lahan basah, hingga
kawasan pesisir dengan kadar garam tinggi,
kondisi yang justru sulit bagi padi atau
tanaman pangan lain. la tidak memerlukan
pupuk kimia atau irigasi intensif, sehingga
lebih ramah lingkungan. Di sisi lain,
produktivitas sagu dalam menghasilkan
karbohidrat per hektar jauh melampaui
padi, jagung, atau gandum. Bahkan,
beberapa penelitian menunjukkan sagu bisa
menjadi cadangan pangan strategis dalam
menghadapi krisis iklim, karena ia mampu
bertahan dalam ekosistem marginal yang
rentan terhadap banjir dan intrusi air laut.
Dengan keunggulan ini, sagu tidak sekadar
menjadi alternatif, tetapi calon utamadalam
strategi diversifikasi pangan Indonesia di
masa depan.

Namun, di balik semua potensi itu, ada
persoalan besar: bagaimana mengangkat
kembali sagu dari pinggiran sejarah menuju
panggung utama kebijakan pangan
nasional. Persoalan ini bukan semata teknis
budidaya, melainkan menyangkut cara
pandang. Selama beras masih diposisikan
sebagai satu-satunya simbol pangan
nasional, sagu akan selalu dianggap
sekunder. Padahal, sejarah Borobudur telah
memperlihatkan bahwa sagu pernah hidup
berdampingan dengan padi dan tanaman



tropis lain, dan masyarakat Jawa kuno pun
memahami diversifikasi pangan sebagai
kearifan ekologis. Artinya, kita perlu
menengok kembali ke sejarah untuk
membaca ulang masa depan: sagu sebagai
bagian integral dari peradaban pangan
Nusantara, bukan sekadar warisan timur
yang eksotis.

Maka, jejak pohon sagu di relief Borobudur
bukan hanya bukti arkeologis, melainkan
cermin yang mengingatkan kita akan
pilihan-pilihan masa lalu. la adalah tanda
bahwa diversifikasi pangan sudah dikenal
sejak dahulu, meski kemudian terlupakan
oleh sentralisasi beras. Dari Borobudur
hingga Papua, darirelief batu hingga papeda
di atas meja kayu, sagu terus mengajarkan
tentang ketahanan dan keberlanjutan. Ia
menyatukan dimensi sejarah, ekologi, dan
identitas. Dalam bahasa Adnan Amal, sagu
adalah "jejak peradaban yang tak lekang
oleh waktu", narasi panjang tentang
manusia Nusantara yang selalu mencari
keseimbangan antara kebutuhan hidup dan
harmoni dengan alam. Dan dalam dunia
yang kian rapuh oleh krisis pangan global,
mungkin sudah saatnya kita kembali
mendengar bisikan pohon sagu yang sejak
lama berdiri di tepian hutan dan rawa,
menunggu untuk diakui kembali sebagai
bagian dari pusat peradaban pangan bangsa
ini.

Sagu sebagai sumber pangan memiliki posisi
strategis dalam sejarah kepulauan
Indonesia. Jika di Jawa ia menjadi bagian
dari simbol agraris yang tersirat pada relief
Borobudur, maka di wilayah timur Indonesia
sagu justru tumbuh sebagai tulang
punggung kehidupan sehari-hari. Studi
menunjukkan bahwa masyarakat Papua dan
Maluku tidak hanya menjadikan sagu
sebagai makanan pokok, tetapi juga
mengikatnya dengan dimensi identitas dan
ritual sosial (Sidiq et al., 2021). Tepung sagu
dari batang pohon menjadi bahan utama

Dari Batang yang Lapuk, Tumbuh Kehidupan:
Kisah Sagu dan Ulat Sagu

adanya tanaman palm yang diperkirakan adalah sagu.
Sumber: website https://news.espos.id/prasasti-talang-dan
-candi-borobudur-ungkap-makanan-pokok-asli-indonesia
-1323156

papeda, sementara produk sampingannya
seperti ulat sagu (Rhynchophorus
ferrugineus) diolah sebagai pangan bergizi
tinggi. Hal ini menegaskan bahwa
pemanfaatan sagu bukan sekadar untuk
bertahan hidup, melainkan juga
membangun relasi manusia dengan alam
melalui pengetahuan ekologis yang
diwariskan lintas generasi. Dengan kata lain,
pohon sagu adalah narasi panjang yang
menyatukan dimensi ekologis, sosial, dan
spiritual di Nusantara.

Konteks modern menempatkan sagu
kembali ke dalam wacana ketahanan
pangan dan diversifikasi pangan nasional.
Penelitian kontemporer menekankan
potensi sagu sebagai pangan alternatif yang
kaya energi, berdaya adaptasi tinggi di lahan
marginal, serta ramah lingkungan karena
tumbuh baik di tanah gambut dan lahan
basah tanpa membutuhkan input intensif
(Wijaya & Sanubari, 2024). Dalam konteks
global, ketika krisis pangan dan perubahan
iklim semakin nyata, sagu dipandang
mampu menghadirkan kedaulatan pangan
lokal yang berakar pada tradisi, namun
sekaligus menjawab tantangan masa depan.
Jejak pohon sagu yang sudah tercatat sejak
relief Borobudur hingga praktik masyarakat
Papua dan Maluku masa kini menegaskan
bahwa sagu bukanlah pangan periferal,
melainkan bagian integral dari peradaban
pangan Nusantara. la adalah bukti bahwa

103



pengetahuan lokal mampu membangun
keberlanjutan, dari masa lampau hingga
hari ini, dan bahkan bisa menjadi inspirasi
dunia menghadapiketidakpastian pangan.

Pohon Sagu dalam Kehidupan Masyarakat
Indonesia Timur

Pohon sagu (Metroxylon sagu) tumbuh di
antara rawa, hutan lembap, dan kawasan
pesisir di Maluku, Papua, serta sebagian
Sulawesi. Lingkungan yang bagi orang luar
dianggap sebagai ruang “liar” yang sulit
dijinakkan, justru bagi masyarakat setempat
adalah tanah subur kehidupan. Di balik
batangnya yang kokoh dan kulit bersisik,
tersimpan pati yang bisa diolah menjadi
makanan pokok. Tidak seperti padi yang
menuntut sawah, air, dan tenaga yang
teratur, sagu tumbuh nyaris tanpa campur
tangan manusia. la hadir sebagai anugerah
alam yang tumbuh bersama peradaban
timur Nusantara (Ellen, 2004), seakan
hendak menegaskan bahwa di tanah basah
rawa dan tepi pantai pun, ada pohon yang
menjaga manusia dari kelaparan. Sagu
adalah tumbuhan tropis yang tidak hanya
berdiri tegak sebagai flora, tetapi juga
sebagai penopang sejarah sosial (Flach,
1997).

Di Maluku dan Papua, sagu lebih dari
sekadar bahan pangan: ia adalah inti dari
kehidupan sehari-hari. Pati yang diperoleh
dari batangnya diolah menjadi papeda,
bubur sagu, atau kue tradisional. Daunnya
dianyam menjadi atap rumah atau
pembungkus makanan; pelepahnya
menjadi dinding; dan batang busuknya
bahkan menjadi rumah bagi ulat sagu,
sumber protein yang lezat sekaligus
berharga dalam upacara adat (Pattinama,
2005). Maka, masyarakat menyebutnya
sebagai “pohon kehidupan.” Tidak ada
bagian dari pohon ini yang sia-sia. Fungsinya
melampaui ruang dapur, masuk ke dalam
lingkaran kosmologi dan ekonomi lokal
(Ruddle et al., 1978). Dari pesta adat hingga

perjalanan jauh melaut, sagu hadir sebagai
bekal yang tak tergantikan. Seorang tetua di
Maluku pernah berkata bahwa selama
hutan sagu masih ada, orang Maluku tak
akan pernah kelaparan—sebuah kalimat
sederhana yang sesungguhnya memuat
filosofi besar tentang ketahanan pangan
(Rumbiak, 2011).

Lebih jauh, sagu menyimpan makna filosofis
bagi masyarakat Indonesia Timur. la adalah
simbol ketersediaan pangan, penyangga
hidup, dan penanda identitas. Di wilayah
yang sering kali luput dari pusat perhatian
pembangunan, sagu adalah bukt
kemandirian. Pohon ini seakan berkata
bahwa manusia tidak selalu harus
bergantung pada beras sebagai ukuran
pangan nasional (Ellen, 2006). Filosofi lokal
menegaskan bahwa sagu adalah cadangan
abadi; ketika musim sulit tiba, masyarakat
bisa kembali menokok batang sagu di hutan,
mengolahnya menjadi papeda, lalu
memakannya bersama ikan kuah
kuning—menu sederhana namun kaya rasa
sejarah. Maka, sagu bukan hanya tanaman,
melainkan lambang daya tahan masyarakat
timur Nusantara menghadapi waktu,
bencana, dan perubahan. la berdiri sebagai
penopang ketahanan pangan, sebagaimana
sejarah panjang yang diukirnya pada tubuh
dan jiwa masyarakat Maluku, Papua, dan
Sulawesi (Flach, 1997; Pattinama, 2005).

DariPohon Sagu ke Ulat Sagu

Vegetasi pohon sagu tumbuh subur di habitat tropis
di Pulau Kasiruta, Halmahera Selatan.
Sumber: Dokumentasi BPCB Maluku Utara 2013

104



Pohon sagu, dalam siklus hidupnya,
menyimpan cerita yang lebih panjang
daripada sekadar batang yang ditokok untuk
menghasilkan tepung. Di Maluku dan
Papua, orang tahu bahwa ketika batang sagu
dibiarkan membusuk atau sengaja
ditumbangkan, ia berubah menjadi ruang
hidup baru. Di celah-celah batang yang
mulai lapuk, kumbang merah
(Rhynchophorus ferrugineus) datang
bertelur. Dari telur itu lahirlah larva yang
tumbuh besar dalam jaringan kayu basah
dan bergetah—itulah yang dikenal sebagai
ulat sagu. Dalam logika ekologis masyarakat
timur Nusantara, pohon sagu tidak pernah
mati sia-sia: ketika tubuhnya tak lagi
menyimpan pati, ia melahirkan kehidupan
baru yang sama pentingnya bagi manusia

Ulat sagu mentah
sumber website: https://rri.co.id/kesehatan/639257/khasiat
-dari-ulat-sagu-ternyata-bisa-tingkatkan-imun

Ulat sagu mentah yang telah dipanen dari pohon sagu

di Kabupaten Morowali.

Sumber: website: https://tutura.id/homepage/readmore/
mengenal-ulat-sagu-yang-kaya-nutrisi-dalam-makanan-
tradisional-sulawesi-tengah--1697184121

Dari Batang yang Lapuk, Tumbuh Kehidupan:
Kisah Sagu dan Ulat Sagu

(Ruddle et al., 1978; Ellen, 2004). Ada
kesinambungan antara pohon yang berdiri
dan batang yang roboh, sebuah lingkaran
yang membuat sagu sungguh pantas
disebut pohon kehidupan.

Kandungan Gizi dan Potensi Ketahanan
Pangan

Ulat sagu, larva kumbang merah yang hidup
di batang sagu membusuk, menyimpan nilai
gizi luar biasa di balik wujudnya yang
sederhana. Penelitian menunjukkan bahwa
ulat sagu kaya protein (9—20%), lemak sehat
(13—-34%), serta asam amino esensial yang
penting bagi pertumbuhan tubuh (Defoliart,
1999; Rumpold & Schliiter, 2013). la juga
mengandung vitamin, mineral, dan energi
tinggi yang mudah diserap tubuh.
Masyarakat Papua dan Maluku telah lama
mengenali manfaat ini tanpa istilah ilmiah:
anak-anak yang makan ulat sagu dipercaya
kuat berjalan jauh, sementara para
pemburu merasa lebih tahan lapar setelah
mengonsumsinya (Ellen, 2006). Dengan
demikian, ilmu pengetahuan modern hanya
mengonfirmasi kearifan lokal yang telah
diwariskan turun-temurun—bahwa ulat
sagu adalah anugerah alam yang bergizi dan
menyehatkan.

Jika dibandingkan sumber protein lain
seperti ikan, ayam, atau sapi, ulat sagu
menempati posisi istimewa karena bergizi
tinggi sekaligus ramah lingkungan. la
tumbuh alami tanpa membutuhkan pakan,
air, atau lahan luas; batang sagu yang roboh
menjadi habitat dan sumber kehidupannya
(Flach, 1997). Dari satu pohon sagu,
manusia memperoleh pati sebagai
karbohidrat dan ulat sebagai
protein—bentuk simbiosis ekologis yang
berkelanjutan. Dalam konteks krisis pangan
dan iklim global, ulat sagu bukan sekadar
tradisi lokal, tetapi simbol masa depan
pangan dunia: sederhana, bergizi, dan
selarasdenganalam.

105


https://rri.co.id/kesehatan/639257/khasiat-dari-ulat-sagu-ternyata-bisa-tingkatkan-imun
https://rri.co.id/kesehatan/639257/khasiat-dari-ulat-sagu-ternyata-bisa-tingkatkan-imun

Inovasi Sagu dalam Kuliner dan Desain
Visual Masa Depan

Dalam dunia yang serba visual, ulat sagu
bukan sekadar pangan tradisional,
melainkan ikon masa depan yang lahir dari
kearifan lokal. la mencerminkan
transformasi—dari sederhana menjadi
simbol modern yang menggugah rasa ingin
tahu. Dalam tubuh mungilnya tersimpan
pesan ekologis dan filosofis: keseimbangan
manusia dan alam, keberlanjutan, serta
identitas budaya. Seperti ditulis Rumatoras
(2020), “sagu dan biota di dalamnya adalah
narasi panjang tentang penghormatan
terhadap alam.” Melalui desain komunikasi
visual, saya ingin menghadirkan ulat sagu
dalam wajah baru—bukan sekadar lauk
hutan Halmahera atau Papua, tetapi karya
kuliner yang menembus batas geografis dan
generasi.

Saya membayangkan kemasan yang
bercerita—tentang tanah lembap,
pepohonan sagu, dan tangan-tangan yang
memanen dengan doa. Warna bumi yang
hangat, tipografi lembut, serta ilustrasi
siklus hidup ulat sagu menjadi metafora
regenerasi dan harapan. Seperti dikatakan
Suharjo (2019), “desain bukan hanya rupa,
tetapi makna.” Bagi saya, desain adalah
jembatan antara tradisi dan masa kini,
antara hutan dan layar digital. Dengan
prinsip eco-design, saya ingin membangun
kesadaran bahwa pangan lokal memiliki nilai
universal. Dalam semangat Adnan Amal

Desain Kemasan makanan Ulat sagu,
Sumber: desain Aan Nurdian saputra 2025.

106

PAPEDA|

SAGO STARCH

i

Desain Kemasan Tepung sagu Papeda,
sumber: Desain Aan Nurdian saputra 2025.

(2007), “tradisi tidak mati, ia hanya
menunggu bahasa baru” —dan desain visual
adalah bahasa baru yang menghidupkan
kembali sagu dan ulat sagu dalam ingatan
dunia.

Desain kemasan Papeda Sagu dan Ulat Sagu
terinspirasi dari bentuk alami batang pohon
sagu (Metroxylon sagu), sumber pangan
utama masyarakat Maluku dan Papua.
Wujud tabung vertikalnya menghadirkan
asosiasi visual dengan batang sagu melalui
tekstur dan bentuk biomorfik, menjadikan
kemasan bukan sekadar wadah, tetapi
medium naratif yang menghubungkan
produk dengan konteks ekologis dan budaya
asalnya. llustrasi tekstur kulit batang
berfungsi sebagai identitas visual utama
yang menegaskan keaslian dan nilai alamiah
produk.

Elemen ilustrasi masyarakat lokal yang
mengolah sagu secara tradisional
memperkaya narasi budaya dan
menumbuhkan empati visual terhadap
keberlanjutan pengetahuan lokal. Jendela
transparan di bagian bawah
memperlihatkan isi produk, menegaskan
keaslian dan kepercayaan. Sementara visual
hidangan papeda siap saji di bagian depan
menambah daya tarik emosional dan cita
rasa. Secara keseluruhan, rancangan ini
merupakan eksplorasi identitas visual



Mengolah pohon sagu menjadi tepung sagu
menggunakan teknologi tradisional di Kasiruta,
Halmahera selatan.

Sumber dokumentasi BPCB MALUKU Utara 2013

Mama Suku Kombay menyiapkan Bungkusan Ulat Sagu
dalam Festival Pesta Ulat Sagu di Kampung Uni,

Distrik Bomakia, Kabupaten Boven Digoel, Papua,

Rabu (26/9). Festival Pesta Ulat Sagu yang digelar
Masyarakat Adat Kombay bersama Perkumpulan Silva
Papua Lestari menjadi festival ulat sagu pertama di Papua.
Sumber: website https://www.antaranews.com/berita

/752516/festival-pesta-ulat-sagu-kombay-pertama-di-papua

Dari Batang yang Lapuk, Tumbuh Kehidupan:
Kisah Sagu dan Ulat Sagu

berbasis kearifan lokal—memadukan fungsi
komunikasi, estetika modern, dan nilai
budaya dalam satu kemasan yang utuh dan
bermakna.

Penutup

Ulat sagu dan tepung sagu adalah bukti
bahwa kearifan lokal selalu menemukan
cara menjaga kehidupan. Dari batang sagu
yang membusuk lahir ulat, dari rawa dan
hutan tropis tumbuh sumber pangan yang
menopang masyarakat Maluku dan Papua
selama berabad-abad. Tidak ada yang
terbuang; semua bagian pohon sagu
memiliki fungsi. Dalam siklus ini, manusia
hidup selaras dengan alam, memahami
bahwa ketahanan pangan bergantung pada
keberagaman, bukan penyeragaman (Ellen,
2004; Pattinama, 2005). Jejak sagu bahkan
terekam sejak abad ke-8 di relief Candi
Borobudur (Soekmono, 1976), menandakan
bahwa ia telah lama menjadi bagian dari
peradaban Nusantara.

Kini, sagu dan ulat sagu tetap menjadi
simbol identitas dan keberlanjutan budaya
timur Indonesia. Dalam dapur, upacara, dan
pesta adat, keduanya menjadi lambang
kebersamaan dan penghormatan terhadap
alam. Seperti diamanatkan dalam Undang-
Undang Nomor 5 Tahun 2017 tentang
Pemajuan Kebudayaan, pengetahuan
tradisional ini adalah aset hidup yang harus
dijaga dan diberdayakan (Republik
Indonesia, 2017). Di balik proses menokok,
menyaring, dan memanen sagu tersimpan
filosofi ekologis: manusia tidak
menaklukkan alam, melainkan hidup
bersamanya. Dalam dunia yang dihadapkan
pada krisis pangan dan iklim, sagu
memanggil kita kembali ke akar—pada
kearifan yang mengajarkan keseimbangan,
kesederhanaan, dan rasa cukup sebagai
fondasi kemajuan yang berkelanjutan.

107


https://www.antaranews.com/berita/752516/festival-pesta-ulat-sagu-kombay-pertama-di-papua
https://www.antaranews.com/berita/752516/festival-pesta-ulat-sagu-kombay-pertama-di-papua

Dari Batang yang Lapuk, Tumbuh Kehidupan:
Kisah Sagu dan Ulat Sagu

DAFTAR PUSTAKA

Sidiq, F. F., Pattiselanno, A. E., Tethool, F., & Purwanti, F. (2021). Sago and the indigenous
peoples of Papua, Indonesia: A review. Newcastle University ePrints.
https://eprints.ncl.ac.uk

Suamba, I. B. P. (2025). Reading the reliefs of Borobudur. European Journal of Science and
Theology, 21(1), 45-62. https://ejst.tuiasi.ro

Wijaya, F. A., & Sanubari, T. P. E. (2024). Negotiating “local” food: Eastern part Indonesia
narratives and perspectives. Society, 12(2), 112—-125.

Ellen, R.F. (2004). On the edge of the Banda zone: Past and present in the social organization
of a Moluccan trading network. University of Hawaii Press.

Flach, M. (1997). Sago palm: Metroxylon sagu Rottb. International Plant Genetic Resources
Institute.

Kats, J. (2017). Sago as food and livelihood: A cultural-historical perspective from eastern
Indonesia. Indonesia and the Malay World, 45(133), 237-258.
https://doi.org/10.1080/13639811.2017.1323840

Ruddle, K., & Johnson, D. (2011). Traditional sago production in Papua New Guinea and
eastern Indonesia. Ethnobotany Research and Applications, 9, 25-44.

Sillitoe, P. (1995). An ethnobotanical account of the utilization of sago palm in Papua New
Guinea. Routledge.

Kawagoe, Y., & Umemura, T. (2019). Edible palm weevil larvae: Food ecology of sago-eating
communities in Papua. Journal of Ethnobiology, 39(2), 237-254.
https://doi.org/10.2993/0278-0771-39.2.237

Mercer, J. (2018). Traditional ecological knowledge and food security: The case of sago and
larvae in Papua New Guinea. Human Ecology, 46(5), 673-684.
https://doi.org/10.1007/s10745-018-0022-6

108


https://eprints.ncl.ac.uk
https://ejst.tuiasi.ro

Yen, D. E., & Wheeler, J. M. (1968). Introduction of the sago palm (Metroxylon sagu) and its
cultural significance in Southeast Asia. Economic Botany, 22(3), 240-248.

Anankware, J. P., Osekre, E. A., Obeng-Ofori, D., & Khamala, C. (2015). Insects as food and
feed: A review. International Journal of Agricultural Research, Innovation
and Technology, 5(2), 104—111. https://doi.org/10.3329/ijarit.v5i2.26338

van Huis, A. (2013). Potential of insects as food and feed in assuring food security. Annual
Review of Entomology, 58, 563-583. https://doi.org/10.1146/annurev-
ento-120811-153704

Ruddle, K., & Johnson, D. (2011). Traditional sago production and consumption in Papua
New Guinea and eastern Indonesia. Ethnobotany Research and
Applications, 9, 25-44.

Paoletti, M. G., Buscardo, E., Vanderlagt, D. J., Pastuszyn, A., Pizzoferrato, L., Huang, Y. S.,
Chuang, L. T., Millson, M., Cerda, H., Torres, F., & Glew, R. H. (2000). Nutrient
composition of four species of palm weevil larvae (Rhynchophorus spp.)
from Papua New Guinea. Food Chemistry, 68(1), 97-101.
https://doi.org/10.1016/50308-8146(99)00169-4

Pattinama, J. (2005). Sago and cultural identity in Maluku. Antropologi Indonesia, 29(3),
211-225. https://doi.org/10.7454/ai.v29i3.347

Republik Indonesia. (2017). Undang-Undang Republik Indonesia Nomor 5 Tahun 2017
tentang Pemajuan Kebudayaan. Lembaran Negara Republik Indonesia
Tahun 2017 Nomor 104.

Ruddle, K., Johnson, D.S., Townsend, P. K., & Rees, M. (1978). Sago: The equatorial swamp as
anatural resource. University of Hawaii Press.

Rumbiak, M. (2011). Sagu sebagai pangan lokal Papua: Identitas, ketahanan, dan
kedaulatan. Jayapura: Sekolah Papua.

Soekmono, R. (1976). Candi: Fungsi dan pengertiannya. Jakarta: Pusat Penelitian Arkeologi
Nasional.

Amal, M. A. (2007). Kepulauan Rempah-Rempah: Perjalanan Sejarah Maluku Utara
1250-1950. Pustaka Sinar Harapan.

109


https://doi.org/10.1146/annurev-ento-120811-153704
https://doi.org/10.1146/annurev-ento-120811-153704

Rahman, S., & Fitriani, D. (2021). Desain Komunikasi Visual untuk Pemberdayaan Produk
Lokal. Yogyakarta: Deepublish.

Rumatoras, M. (2020). Sagu dan Kearifan Pangan Nusantara. Jakarta: LIPI Press.

Tjandrawinata, R. (2016). Inovasi dan Kreativitas dalam Industri Pangan Indonesia. Jakarta:
Gramedia Pustaka Utama.

Suharjo, Y. (2019). Eco-Design dan Budaya Visual Indonesia Modern. Bandung: ITB Press.

UNESCO. (2017). Traditional Knowledge and Sustainable Development in Southeast Asia.
Paris: UNESCO Publishing.

110



( 1 1
EMENTERIAN KEBUDAYAAN
EPUBLIK INDONESIA
Al PELESTARIAN KEBUDAYAAN

./WILAYZ X

L

."/

2O



	Page 1
	Page 2
	Page 3
	Page 4
	Page 5
	Page 6
	Page 7
	Page 8
	Page 9
	Page 10
	Page 1
	Page 2
	Page 3
	Page 4
	Page 5
	Page 6
	Page 7
	Page 8
	Page 9
	Page 10
	Page 1
	Page 2
	Page 3
	Page 4
	Page 5
	Page 6
	Page 7
	Page 8
	Page 1
	Page 2
	Page 3
	Page 4
	Page 5
	Page 6
	Page 7
	Page 8
	Page 9
	Page 10
	Page 11
	Page 12
	Page 1
	Page 2
	Page 3
	Page 4
	Page 5
	Page 6
	Page 7
	Page 8
	Page 9
	Page 10
	Page 1
	Page 2
	Page 3
	Page 4
	Page 5
	Page 6
	Page 7
	Page 8
	Page 1
	Page 2
	Page 3
	Page 4
	Page 5
	Page 6
	Page 7
	Page 8
	Page 9
	Page 10
	Page 11
	Page 12
	Page 1
	Page 2
	Page 3
	Page 4
	Page 5
	Page 6
	Page 7
	Page 8
	Page 9
	Page 10
	Page 1
	Page 2
	Page 3
	Page 4
	Page 5
	Page 6
	Page 7
	Page 8
	Page 9
	Page 10
	Page 1
	Page 2
	Page 3
	Page 4
	Page 5
	Page 6
	Page 7
	Page 8
	Page 9
	Page 10
	Page 1
	Page 2
	Page 3
	Page 4
	Page 5
	Page 6
	Page 7
	Page 8
	Page 9
	Page 10
	Page 1
	Page 2
	Page 3
	Page 4
	Page 5
	Page 6
	Page 7
	Page 8
	Page 9
	Page 10
	Page 1
	Page 2
	Page 3
	Page 4
	Page 5
	Page 6
	Page 7
	Page 8
	Page 9
	Page 10

