
KEMENTERIAN KEBUDAYAAN

REPUBLIK INDONESIA

BALAI PELESTARIAN KEBUDAYAAN

WILAYAH XIX

B u l e t i n

Somba Opu
V o l . 2 7 N o . 3 1 T a h u n 2 0 2 5

Somba Opu
B u l e t i n



B u l e t i n

Somba Opu
V o l . 2 7 N o . 3 1 T a h u n 2 0 2 5

Bule�n Somba Opu merupakan salah satu terbitan dari Balai Pelestarian Kebudayaan 

Wilayah XIX, yang memiliki wilayah kerja Sulawesi Selatan dan Sulawesi Tenggara. Bule�n ini 

diharapkan dapat menjadi media kajian ilmiah, deskripsi, dan survey mengenai pengelolaan 

dan pelestarian Cagar Budaya maupun Pemajuan Kebudayaan. Tulisan pada bule�n ini �dak 

terbatas mengenai arkeologi dan sejarah, namun juga disiplin ilmu lainnya yang berkaitan 

mengenai Cagar Budaya dan Objek Pemajuan Kebudayaan. 

Redaksi menerima kiriman naskah dari penulis manapun yang berminat pada masalah 

pelestarian Warisan Budaya. Naskah dapat ditulis dalam Bahasa Indonesia; Panjang naskah 

10 – 16 halaman ,font arial, spasi 1.5, karangan harus asli (bukan jiplakan), boleh 

terjemahan, saduran asalkan disebutkan sumbernya dengan jelas. 

Redaksi berhak menyun�ng karangan tanpa mengubah atau menyimpang dari isi tulisan. 

Jika terdapat tulisan yang dimuat dalam Bule�n Somba Opu berisi tentang suatu kri�k atau 

perbedaan pendapat, hal ini bukanlah pendapat dari Balai Pelestarian Kebudayaan Wilayah 

XIX. Seluruh tulisan yang telah dimuat oleh Bule�n Somba Opu adalah pendapat pribadi dari 

penulis.

Alamat Redaksi :

Jalan Sultan Alauddin Km. 7, Rappocini, Kota Makassar, Sulawesi Selatan 90221

Email: buletinsombaopu@gmail.com

Website: bpkw19.id 

mailto:khusnarizqika@gmail.com
mailto:khusnarizqika@gmail.com


PENULIS

Indra Fibiona & Mawaddatul Khusna Rizqika

Tirstan Anugerah Ranus

Azwar & Abdur Hamdi Usman

Syafaruddin Marpaung, S.Pd.,M.Hum

Pardomuan Robinson Sihombing

Cresentia Zita Octaviani

Suciaty Pratiwi & Fitriani Musmita 

Andi Indah

Khalifatun Saudah

I Kadek Agus Ripaldi & Made Early Anjani

Aan Nurdian Saputra

ISSN : 1411-2930

Penanggung Jawab :

Sinatriyo Danuhadiningrat, S.S

Redaktur : 

Rosdyana, S.Kom.,M.M.

Penyunting :

Hamka, S.Pd.,M.Pd

Hendra Aprianto, S.S.,M.A

Sekretarian Redaksi :

Wahyu Iden dan Irma Fatimah

Desain sampul dan Tata letak

Anzhar

Penerbit :

Balai Pelestarian Kebudayaan Wilayah XIX

Redaksi :

Jalan Sultan Alauddin Km. 7, Rappocini, Kota Makassar, Sulawesi Selatan 90221
Email: buletinsombaopu@gmail.com
Website: bpkw19.id

Cetakan Pertama, November 2025

Hak cipta dilindungi undang-undang
Dilarang memperbanyak karya tulisan ini dalam bentuk dan 
dengan cara apapun tanpa izin tertulis dari penerbit.

mailto:khusnarizqika@gmail.com


SEKAPUR SIRIH

Assalamu'alaikum Warahmatullahi Wabarakatuh.

Salam budaya.

Puji syukur kita panjatkan kepada Tuhan Yang Maha Esa, karena atas rahmat dan karunia-
Nya, Buletin Somba Opu Balai Pelestarian Kebudayaan Wilayah XIX kembali hadir dalam edisi 
Vol. 27 No. 31 tahun 2025 di hadapan pembaca setia. Pada edisi kali ini, kami mengangkat 
tema yang erat kaitannya dengan kehidupan sehari-hari yaitu “Pangan Lokal, Identitas Kita”. 
Tema ini membuka ruang selebar-lebarnya terhadap artikel yang berkaitan dengan 
kebudayaan dan lintas disiplin ilmu.

Pangan lokal bukan hanya sekedar bahan makanan, tetapi representasi dari perjalanan 
sejarah, kearifan, dan identitas budaya suatu masyarakat. Bagaimana masyarakat 
mendapatkan bahan pangan, seperti dari sawah, ladang, hutan, hingga laut yang setiap 
daerah memiliki kekayaan kuliner dan sumber pangan yang khas. Dimasa sekarang – di 
tengah arus globalisasi – berbagai pangan lokalpun tidak serta merta muncul secara tiba-
tiba, melainkan diwariskan oleh para leluhur yang memiliki nilai-nilai di dalamnya.

Melalui buletin Somba Opu, Balai Pelestarian Wilayah XIX mengajak pembaca untuk 
menggali kembali kekayaan pangan lokal, tidak hanya sebagai kebutuhan dasar, tetapi 
menjadi simbol jati diri dan identitas bangsa. Pangan lokal adalah warisan budaya yang perlu 
dijaga, dikembangkan, sekaligus diberi ruang dalam kehidupan modern. Dengan mencintai 
dan mengutamakan pangan lokal, kita tidak hanya memperkuat ketahanan pangan 
nasional, tetapi juga meneguhkan rasa bangga terhadap budaya sendiri.

Harapan kami, buletin ini dapat menjadi media berbagai pengetahuan, gagasan, dan 
inspirasi untuk bersama-sama membangun kesadaran akan pentingnya pangan lokal 
sebagai bagian dari identitas kita.

Akhir kata, kami mengucapkan terima kasih kepada seluruh kontributor dan tim redaksi yang 
telah memberikan dedikasi dan kerja keras dengan sepenuh hati sehingga buletin ini dapat 
terbit dengan baik. Semoga bacaan ini memberi manfaat, menginspirasi, memupuk rasa 
cinta terhadap budaya bangsa, serta membuka ruang dialog baru tentang masa depan 
pangan lokal dan kebudayaan kita.

Wassalamu'alaikum Warahmatullahi Wabarakatuh.

Sahabat budaya, selamat membaca!

Kepala Balai Pelestarian Kebudayaan Wilayah XIX

Sinatriyo Danuhadiningrat, S.S



DAFTAR ISI

Gastronomi Serba Hitam di Wilayah Bekas Vorstenlanden 

Indra Fibiona & Mawaddatul Khusna Rizqika ...................................................................    1 

Dari Pangi ke Pamarrasan: Kuah Hitam sebagai Simbol Warisan dan Identitas Toraja

Tirstan Anugerah Ranus  ....................................................................................................   11

Jejak Islam dalam Tradisi Kuliner Lokal: Signifikansi Burasa' 

pada Perayaan Hari Raya Masyarakat Bugis-Makassar

Azwar & Abdur Hamdi Usman  ...........................................................................................  19

Bubur Podas: Cermin Identitas, Kebersamaan, dan Ketahanan Budaya 

Masyarakat Melayu Pesisir Tanjungbalai

Syafaruddin Marpaung, S.Pd.,M.Hum  ..............................................................................  31 

Tawaro, Nadi Kehidupan Tana Luwu: Merajut Kembali Identitas Pangan yang Terlupakan

Pardomuan Robinson Sihombing .....................................................................................   41

Daun Warisan, Buah Kehidupan: Pisang Bagi Masyarakat Bugis-Makassar

Cresentia Zita Octaviani  .....................................................................................................  49

Simbolisme Kuliner Bugis: Cerminan Identitas dan Harmoni Kehidupan Tradisional

Suciaty Pratiwi & Fitriani Musmita   ...................................................................................  61

Sikkato: Simbol Identitas dan Pengikat Budaya Masyarakat Sulawesi Tenggara

Andi Indah     ........................................................................................................................  71

Jogja Tak Hanya Gudeg: Lima Pangan Lokal Pengganti Nasi Sebagai Identitas Budaya

Khalifatun Saudah    ............................................................................................................  81

Jukut Buangit: Makanan Lokal Warisan Leluhur dari Bali dengan Segudang Misteri

I Kadek Agus Ripaldi & Made Early Anjani     ......................................................................  91

Dari Batang yang Lapuk, Tumbuh Kehidupan: Kisah Sagu dan Ulat Sagu

Aan Nurdian Saputra    .................................. ......................................................................  101



BIO DATA PENULIS

Judul Artikel : “Gastronomi Serba Hitam di Wilayah Bekas 
Vorstenlanden”

Nama     :  Indra Fibiona
Nama Pena    :  Indra Cuin
Tempat & Tanggal Lahir  :  Pemalang, 31 Januari 1987
Alamat     :  Jl. Kaloran RT 04 RW 28, Dusun 

Bakung, Desa Bangunharjo, 
Kecamatan Sewon, Kabupaten Bantul

Nomor HP    :  081216045758
Riwayat Pendidikan   :  S1 Ilmu Sejarah, Universitas Gadjah 

Mada 
     S2 Magister Administrasi Publik, 

Universitas Gadjah Mada 

Judul Artikel : “Dari Pangi ke Pamarrasan: Kuah Hitam 
sebagai Simbol Warisan dan Identitas Toraja”

Nama     :  Tirstan Anugerah Ranus
Nama Pena    :  Tirstan Ranus
Tempat & Tanggal Lahir  :  Palopo, 26 Mei 2000 
Alamat     :  Jalan A. Pangerang, No. 22,            

Kota Palopo
Nomor HP    :  082247924752
Riwayat Pendidikan   :  Menempuh pendidikan SD sampai 

SMA di Kota Palopo. Kemudian 
melanjutkan perguruan tinggi 

     di Universitas Hasanuddin jurusan 
Ilmu Sejarah.

Judul Artikel : “Jejak Islam dalam Tradisi Kuliner Lokal: 
Signikansi Burasa' pada Perayaan Hari Raya Masyarakat 
Bugis-Makassar”

Nama     :  Azwar, S.E., M.Si., M.A.P.
Nama Pena    :  Azwar 
Tempat & Tanggal Lahir   :  Sungguminasa, 4 Maret 1985
Alamat     :  Jalan Karaeng Loe Sero, No. 16, 

Kelurahan Tombolo, Kecamatan Somba 
Opu, Kabupaten Gowa, Provinsi Sulawesi 
Selatan, 92114, Indonesia 

Nomor HP    :  +6281342670617 
Riwayat Pendidikan   :  Universitas Islam Negeri (UIN) Alauddin, 

Makassar, Indonesia, 2025-sekarang 
Program Doktorl Dirasah Islamiyah (Dr.) 
Konsentrasi: Ekonomi Islam dan Industri 
Halal 

     Universitas Terbuka, Indonesia, 2022 
Magister Administrasi Publik (M.A.P) 
Konsentrasi: Administrasi Publik  

     Universitas Darul ‘Ulum, Jombang, 
Indonesia, 2015 Magister Sains (M.Si.) 
Konsentrasi: Ilmu Ekonomi 

     Universitas Patria Artha, Makassar, 
Indonesia, 2012 Sarjana Ekonomi (S.E.) 
Konsentrasi: Akuntansi 

     Sekolah Tinggi Akuntansi Negara (STAN), 
Indonesia, 2004 Ahli Madya Pertama 
(A.Ma.) /Diploma Konsentrasi: Keuangan 
Negara (Kepabeanan dan Cukai)



Judul Artikel : “Bubur Podas: Cermin Identitas, Kebersamaan, 
dan Ketahanan Budaya Masyarakat Melayu Pesisir 
Tanjungbalai” 

Nama     :  Syafaruddin Marpaung, .Pd.,M.Hum

Nama Pena    :  Syafa Emhum

Tempat & Tanggal Lahir   :  Tanjungbalai, 09 Januari 1977

Alamat     :  Jl. Anwar Idris LK II Kelurahan Bunga 
Tanjung, Kecamatan Datuk Bandar, Kota 
Tanjungbalai, Sumatera Utara , 21367

Nomor HP    :  082376418102

Riwayat Pendidikan   :  Mahasiswa S3, Semester 3, Jurusan Kajian 
Bahasa Inggris Universitas Islam Sumatera 
(UISU) Medan,

     S2 Linguistik Terapan Bahasa Inggris 
Universitas Negeri Medan, 2011

     Guru SMA Negeri 2 Kota Tanjungbalai 2012 
– sekarang

Judul Artikel : “Tawaro, Nadi Kehidupan Tana Luwu: Merajut 
Kembali Identitas Pangan yang Terlupakan”

Nama     :  Pardomuan Robinson Sihombing

Nama Pena    :  domu 

Tempat & Tanggal Lahir  :  Medan, 28 Juni 1988 

Alamat     :  Perumahan GMM Blok H2 no 8, Depok, 

Jawa Barat

Nomor HP    :  081271095616

Riwayat Pendidikan   :  D-IV STIS Jakarta 

     S2-Unpad

Judul Artikel : “Daun Warisan, Buah Kehidupan: Pisang Bagi 

Masyarakat Bugis-Makassar”

Nama     :  Cresentia Zita Octaviani

Nama Pena    :  Oshin

Tempat & Tanggal Lahir  :  Makassar, 20 Oktober 1993

Alamat     :  Perumahan Bumi Tamalanrea Permai 

Blok H Lama No.288, Makassar

Nomor HP    :  08981500093

Riwayat Pendidikan   :  SMA : Katolik Cenderawasih Makassar

     S1 : Arkeologi Universitas Hasanuddin 

Makassar



  

Judul Artikel : “Simbolisme Kuliner Bugis: Cerminan Identitas 

dan Harmoni Kehidupan Tradisional”

Nama     :  Suciaty Pratiwi

Nama Pena    :  Suci

Tempat & Tanggal Lahir  :  Watansoppeng, 24 Mei 1993 

Alamat     :  Komp. Bumi Bosowa Permai Blok A3 

Nomor 6 Kota Makassar

Nomor HP    :  082311662206

Riwayat Pendidikan   :  S1 Pendidikan Bahasa Inggris (UNM)

     S2 Pendidikan Bahasa Inggris (UNM) 

Judul Artikel : “Sikkato: Simbol Identitas dan Pengikat Budaya 

Masyarakat Sulawesi Tenggara”

Nama     :  Andi Indah

Nama Pena    :  Dikara Anindya

Tempat & Tanggal Lahir  :  23 Oktober 1998 

Alamat     :  Jl.Alauddin II, Pabentengan, Mangasa, 

Tamalate, Kota Makassar.

Nomor HP    :  082292954133

Riwayat Pendidikan   :  Pernah bersekolah di SD Negeri 69 

Boepinang, SMP Negeri 01 Poleang, 

dan SMA Negeri 01 Bombana. 

Kemudian melanjutkan pendidikan 

sarjana di Universitas Halu Oleo 

Kendari dan sekarang sedang 

melanjutkan pendidikan magister di 

Universitas Negeri Makassar. 

Judul Artikel : “Jogja Tak Hanya Gudeg: Lima Pangan Lokal 

Pengganti Nasi Sebagai Identitas Budaya”

Nama     :  Khalifatun Saudah

Nama Pena    :  -

Tempat & Tanggal Lahir  :  Sleman, 24 Februari 1997

Alamat     :  Komp. PU Jeneberang

Nomor HP    :  085700163012

Riwayat Pendidikan   :  Alumni S1 Pendidikan Bahasa dan 

Sastra Indonesia Universitas Ahmad 

Dahlan Yogyakarta. Saat ini sedang 

menempuh S2 Pendidikan Bahasa di 

Universitas Negeri Makassar.



Judul Artikel : “Jukut Buangit: Makanan Lokal Warisan Leluhur 

dari Bali dengan Segudang Misteri”

Nama     :  I Kadek Agus Ripaldi

Nama Pena    :  Ripaldi

Tempat & Tanggal Lahir  :  Munduk, 14 Agustus 2005

Alamat     :  Jalan Nakula 10, Singaraja, Buleleng, 

Bali

Nomor HP    :  081913802446

Riwayat Pendidikan   :  Lulus SMA dari SMA Negeri 1 Banjar 

pada tahun 2024 dan sekarang tengah 

menempuh pendidikan di Universitas 

Pendidikan Ganesha dengan Program 

Studi Biologi. 

Judul Artikel : “Dari Batang yang Lapuk, Tumbuh Kehidupan: 

Kisah Sagu dan Ulat Sagu”

Nama     :  Aan Nurdian Saputra

Nama Pena    :  Kebun Hobbit

Tempat & Tanggal Lahir  :  Yogyakarta, 2 Oktober 1991

Alamat     :  Ternate

Nomor HP    :  082339307619

Riwayat Pendidikan   :  S1 Desain Komunikasi Visual, ISI 

Yogyakarta Angkatan 2010



I. PENDAHULUAN 

Bekas wilayah Vorstenlanden saat ini 
memiliki ragam kuliner yang luar biasa dari 
segi bahan, cara pengolahan, hingga 
penyajian. Kuliner Jawa telah berkembang 
melintasi zaman dengan perpaduan tradisi 
lokal yang kaya dan unsur-unsur budaya 
luar, seper� India, Arab, Tionghoa, dan 
Eropa. Meskipun makanan Jawa memiliki 
karakteris�k rasa manis yang dominan dan 
penggunaan bahan-bahan lokal seper� 
kedelai, ayam, daging sapi dan aneka 
rempah, tetapi kehadiran diaspora dari 
n e g a r a  a s i n g  d i  J a w a  m e n a m b a h 
keanekaragaman kuliner yang menarik pada 
masa kini.

Vorstenlanden merupakan wilayah Jawa 
yang berada di bawah kekuasaan empat 
kerajaan dari Dinas� Mataram Islam, yakni 
Ka s u n a n a n  S u ra ka r ta  H a d i n i n g rat , 
Kasultanan Ngayogyakarta Hadiningrat, 
Kadipaten Mangkunegaran, dan Kadipaten 
Pakualaman. Wilayah Vorstenlanden 
memil ik i  dua hukum yang ber laku. 
Wewenang kerajaan terbatas pada orang 
Jawa yang berada di wilayah kekuasaan 
mereka. Orang Eropa dan orang �mur asing 
menjadi tanggung jawab administra�f dan 
s e ca ra  h u ku m  p e n d u d u k  B e l a n d a . 
Vorstenlanden menjadi satu-satunya 
wilayah Jawa yang diperintah secara �dak 
langsung dan dibebaskan dari banyak 
peraturan kolonial. Sistem tanam paksa 
misalnya, �dak diperkenalkan di wilayah ini 
(Kahin, 2015). 

GASTRONOMI SERBA HITAM 

DI WILAYAH BEKAS VORSTENLANDEN

Indra Fibiona, Mawaddatul Khusna Rizqika 
Balai Pelestarian Kebudayaan Wilayah X

indra.fibiona@kemdikbud.go.id, khusnarizqika@gmail.com

1

mailto:indra.fibiona@kemdikbud.go.id
mailto:khusnarizqika@gmail.com


B e r d a s a r k a n  h u k u m  a d m i n i s t r a s i 
pemerintahan Republik Indonesia saat ini 
bekas wilayah Vorstenlanden masuk ke 
wilayah pemerintahan Provinsi Daerah 
Is�mewa Yogyakarta dan sebagian Provinsi 
Jawa Tengah bagian selatan. Wilayah di 
b a w a h  p e n g u a s a a n  K a s u l t a n a n 
Ngayogyakarta Hadinigrat dan Kadipaten 
Pakualaman yaitu Kota Yogyakarta, 
K a b u p a t e n  S l e m a n ,  K a b u p a t e n 
Gunungkidul, Kabupaten Bantul, dan 
Kabupaten Kulonprogo. Sedangkan wilayah 
bekas penguasaan Kasunanan Surakarta 
H a d i n i n g r a t  d a n  K a d i p a t e n 
Mangkunegaran, yaitu Kota Surakarta, 
K a b u p a t e n  S u ko h a r j o ,  K a b u p a t e n 
Ka ra n ga nya r,  Ka b u p a t e n  B o yo l a l i , 
Kabupaten Sragen, dan Kabupaten Klaten 
(Daud, 2024). 

Makanan tradisional ikonik dan terkenal dari 
wilayah ini seper� gudeg, bakpia, brongkos, 
apem, soto, sate, ingkung, tongseng, dan 
berbagai jenis jenang menggunakan bahan 
dan bumbu lokal. Santan dan gula kelapa 
seringkali mendominasi bahan-bahan 
makanan tersebut. Rempah-rempah khas 
Nusantara menjadikan makanan kaya rasa. 
Meskipun sambal atau cabai sering 
disediakan secara terpisah, preferensi rasa 
manis tetap menjadi cir i  khas yang 
membedakan kuliner di bekas wilayah 
Vorstenlanden dibandingkan masakan 
daerah lain. Kebijakan terkait pengelolaan 
pertanian di wilayah ini �dak dipungkiri 
telah turut memperkaya kuliner Jawa.

Dari sekian banyak kekayaan kuliner Jawa, 
terdapat hidangan-hidangan yang menarik 
perha�an �dak hanya dari segi rasa tetapi 
juga penampilannya yang serba hitam atau 
dominan berwarna gelap.  Makanan 
menjadi berwarna hitam disebabkan oleh 
dua faktor pen�ng, yaitu bahan yang 
digunakan dan cara pengolahan. Beberapa 
bahan pokok dan bumbu yang digunakan 

dalam masakan Jawa, khususnya beras 
ketan, kedelai hitam, kluwek, gula kelapa, 
dan gula aren membuat warna makanan 
lebih gelap. Sedangkan cara pengolahan 
dengan metode bakar dan fermentasi juga 
membuat makanan menjadi berwarna 
hitam. Kuliner serba hitam masih jarang 
diulas dan minim referensi. Padahal 
makanan serba hitam memiliki ciri khas 
yang �dak ditemukan dalam jenis kuliner 
lainnya,  yaitu �dak hanya memil iki 
penampilan warna gelap tetapi juga 
mengandung makna-makna yang belum 
diungkap.

Peneli�an mengenai makanan tradisional 
Jawa berwarna hitam secara spesifik belum 
pernah dilakukan, meskipun beberapa 
peneli�an mengenai kuliner Jawa secara 
umum telah diulas. Buku karya Wahyudi 
Pa nt j a  S u n j ata ,  S u m a r n o,  d a n  T i � 
Mumfanga� yang berjudul Kuliner Jawa 
dalam Serat Centhini telah diterbitkan oleh 
Balai  Pelestarian Nilai  Budaya D. I . 
Yogyakarta tahun 2014 memaparkan 
pemetaan beberapa kuliner Jawa yang 
disebutkan dalam Serat Centhini. Beberapa 
makanan  mas ih  sangat  fami l ia r  d i 
masyarakat hingga kini. Selain itu, pernah 
diterbitkan buku Makanan: Wujud, Variasi 
dan Fungsinya serta Cara Penyajiannya pada 
Orang Jawa Daerah Is�mewa Yogyakarta 
karya penulis Moertjipto, Jumeiri Si� 
Rumijah, Moeljono, dan Juli Astu� terbitan 
Direktorat Sejarah dan Nilai Tradisional 
tahun 1993. Buku tersebut membahas 
konsep makanan Jawa kaitannya dengan 
teknik pengolahan makanan.

Peneli�an ini secara khusus bertujuan 
memetakan kuliner serba hitam di bekas 
wilayah Vorstenlanden, melipu� bahan, 
pengolahan, serta makna yang terkandung 
di dalamnya dengan memper�mbangkan 
konteks sejarah dan budaya. Peneli�an ini 
menggunakan pendekatan kualita�f dengan 

GASTRONOMI SERBA HITAM 
DI WILAYAH BEKAS VORSTENLANDEN

2



merujuk pada metode sejarah, etnografi, 
dan gastronomi untuk mengkaji jejak 
historis,  prak�k budaya, serta ni lai 
gastronomi kuliner serba hitam. Data 
diperoleh melalui studi arsip, pustaka, 
wawancara dengan pelaku budaya, serta 
observasi.

Secara umum makanan khas Yogyakarta dan 
Surakarta diklasifikasi menjadi beberapa 
jenis, yaitu makanan utama, lauk pauk 
berkuah santan, lauk pauk berkuah lainnya, 
lauk pauk �dak berkuah, kudapan kering, 
kudapan basah, penyerta, dan minuman 
(Gardjito, 2017). William Wongso (2016) 
dalam bukunya yang berjudul Flavors of 
Indonesia, William Wongso's Culinary 
Wonders menuliskan kuliner di Jawa bagian 
tengah didominasi oleh rasa manis dan 
pedas yang berakar pada kebudayaan yang 
berkembang di masa Dinas� Syailendra, 
Dinas� Sanjaya, dan Kerajaan Jenggala pada 
rentang masa abad ke-8 hingga ke-13 
Masehi. Terdapat perbedaan kuliner untuk 
konsumsi sehari-hari dan kuliner untuk 
upacara adat, yang biasanya disajikan dalam 
bentuk tumpeng.

Dari segi penamaan makanan tradisional 

Jawa memiliki ciri khas yang cenderung 

lugas. Nama kuliner sebagian memiliki 

makna mendalam yang terhubung dengan 

karakter makanan tersebut. Beberapa nama 

makanan mengandung elemen onomatope 

(�ruan bunyi) dan fonestemik (kombinasi 

suara yang memiliki asosiasi dengan 

sesuatu) yang mencerminkan bentuk, 

tekstur, atau unsur-unsur indrawi dari 

makanan itu sendiri. Nama-nama makanan 

seringkali mengandung metafora yang 

mencerminkan lingkungan sosial dan 

budaya masyarakat. Makanan bukan 

sekadar sumber energi, tetapi juga simbol 

budaya yang kaya makna.

II.  PEMBAHASAN

A.  Jejak Geografis dan Sejarah dalam 
Kuliner: Lanskap Pangan di Daerah 
Is�mewa Yogyakarta dan Jawa Tengah

Jejak geografis dan kuliner Yogyakarta dan 
Jawa Tengah sangat erat kaitannya dengan 
w a r i s a n  b u d a y a ,  s e j a r a h ,  d a n 
keanekaragaman haya� setempat. Kuliner 
mengandung narasi sejarah dan prak�k 
ekologi masyarakat setempat. Tradisi kuliner 
d i  wi layah in i  �dak hanya sekadar 
memenuhi kebutuhan pangan, tetapi juga 
menjadi bagian pen�ng dalam kehidupan 
sehari-hari, ritual, dan pariwisata di era kini. 
Keberadaan lahan subur seper� dataran 
rendah, pegunungan, dan sungai besar di 
wilayah ini memengaruhi ketersediaan 
bahan pangan lokal. 

Wilayah sekitar Gunung Merapi misalnya, 
dikenal dengan hasil pertanian sayuran, 
biofarma, buah-buahan, dan peternakan. 
Sementara pesisir selatan menyediakan 
hasil laut yang melimpah. Wilayah Klaten 
menjadi lumbung padi yang bahkan mampu 
mengisi pasokan nasional. Daerah Kulon 
Progo kaya akan perkebunan kelapa dan 
produk turunannya. Petani kedelai hitam di 
Bantul mampu mengolah lahan untuk 
menghasilkan hasil pertanian kedelai hitam 
salah satu terbaik dunia.

Ragam teknik pengolahan tradisional 
memperkaya khazanah kuliner Jawa. Pada 
dasarnya cita rasa orang Indonesia secara 
umum sangat menggemari makanan yang 
diolah dengan cara digoreng dan dibakar 
menggunakan arang (Wongso, 2016). Teknik 
memasak lainnya antara lain merebus dan 
mengukus. Beberapa teknik yang lebih 
rumit, yaitu fermentasi dengan melibatkan 
mikroorganisme probio�k yang juga 
berfungsi mengawetkan makanan, seper� 
pada tempe, tape ketan, gatot, dan tape. 
Teknik khusus lainnya yaitu masak lambat 
seper� pada gudeg.

GASTRONOMI SERBA HITAM 
DI WILAYAH BEKAS VORSTENLANDEN

3



Bagi masyarakat Jawa makanan �dak hanya 
untuk memenuhi kebutuhan pokok manusia 
sehari-hari, tetapi memiliki peran yang lebih 
luas dalam hubungannya secara sosial, 
budaya, dan spiritual. Salah satunya dalam 
ritual Islam yang mencerminkan integrasi 
prak�k keagamaan dengan tradisi kuliner 
lokal. Masyarakat Jawa di Gunungkidul 
memanfaatkan tradisi pangan lokal sebagai 
bagian dari upaya ketahanan pangan. 
B e r b a g a i  r i t u a l ,  s e p e r �  r a s u l a n , 
menggunakan makanan sebagai sarana 
untuk melestarikan pengetahuan ekologi 
dan iden�tas budaya (Sulis�yowa� et al., 
2022).

Di Yogyakarta kuliner tradisional seper� 
gudeg dan nasi liwet menjadi bagian pen�ng 
dari upacara keraton, seper� Sekaten atau 
Grebeg Maulud, sebagai simbol harmoni 
dan doa. Di perdesaan Jawa Tengah, tradisi 
s e l a m ata n  m e n g g u n a ka n  t u m p e n g 
menggambarkan rasa syukur kepada Tuhan 
disertai hidangan pelengkap sebagai 
iden�tas lokal, seper� ingkung ayam dan 
lauk-pauk. Selamatan dilakukan dalam skala 
kecil untuk memperinga� hari-hari pen�ng 
di keluarga, tetapi juga dilakukan dalam 
lingkup yang lebih luas secara komunal. 
Selamatan yang paling umum ditemukan di 
wilayah perdesaan adalah mer� desa.

Salah satu ciri khas menonjol masakan Jawa 
adalah rasa manis yang kuat. Cita rasa ini 
memiliki  akar konteks sejarah yang 
mencerminkan respon masyarakat Jawa 

t e r h a d a p  s i s t e m  t a n a m  p a k s a 
(cu l tuurste l se l )  yang  d iber lakukan 
pemerintah kolonial Belanda mulai 1830 di 
bawah pemerintahan Gubernur Jenderal 
Van den Bosch. Sistem ini bertujuan 
memulihkan keuangan pemerintah kolonial 
Belanda setelah kerugian besar akibat 
Perang Jawa (1825-1830). Penduduk 
pribumi diwajibkan menggunakan 20% dari 
lahan mereka untuk menanam komoditas 
yang ditentukan oleh Belanda, seper� tebu, 
kopi, dan teh. Di Jawa Tengah dan Jawa 
Timur, sebagian besar lahan pertanian 
dialihkan untuk penanaman tebu, yang 
mencapai 70% dari area persawahan di 
wilayah tersebut.

Kondisi tersebut membuat kelangkaan 
bahan pangan pokok, sehingga penduduk 
lokal terpaksa mengonsumsi hasil tebu 
untuk bertahan hidup. Gula tebu menjadi 
bahan utama dalam masakan sehari-hari. 
Tradisi ini bertahan selama ratusan tahun 
hingga akhir masa kolonial. Kelangkaan 
pangan juga mendorong masyarakat Jawa 
untuk menciptakan makanan tahan lama, 
seper� gudeg. Makanan ini �dak hanya 
mengandalkan rasa manis sebagai ciri khas, 
tetapi juga memanfaatkan gula sebagai 
bahan pengawet alami. Gula mampu 
menyerap cairan mikroba, sehingga 
m e n g h a m b a t  p e r t u m b u h a n 
mikroorganisme dan memperpanjang umur 
simpan makanan. Tradisi memasak dengan 
rasa manis ini kemudian diwariskan secara 
turun-temurun dan menjadi bagian integral 
dari iden�tas kuliner Jawa.

Gambar 1. 
Sajian Selamatan 
di Yogyakarta tahun 1890 
Sumber: Na�onal Museum 
van Wereldculturen

GASTRONOMI SERBA HITAM 
DI WILAYAH BEKAS VORSTENLANDEN

4



Masyarakat Jawa pada abad ke-19 dikenal 

memiliki kebiasaan makan yang sederhana 

dan hemat. Mereka umumnya memiliki pola 

makan �ga waktu, yaitu makan pagi, makan 

siang dan makan malam. Makan pagi 

dilakukan dengan menyantap hidangan 

ringan dan kadang-kadang dilakukan di 

warung tempat makan sederhana yang 

tersebar di lingkungan masyarakat. Makan 

siang menjadi waktu makan utama dengan 

porsi paling lengkap. Hidangan disiapkan 

dan dikonsumsi di rumah, seringkali 

melibatkan keluarga secara bersama-sama. 

Serupa dengan pagi ,  makan malam 

dilakukan dengan porsi lebih ringan. 

Warung kembali menjadi tempat favorit 

untuk menikma� hidangan sederhana.

Warung menjadi salah satu elemen pen�ng 

dalam kehidupan kuliner masyarakat Jawa 

abad ke-19. Warung bukan hanya tempat 

makan, tetapi juga menjadi pusat interaksi 

sosial. Warung hadir dalam berbagai 

bentuk, mulai dari pedagang keliling yang 

menggunakan dua kotak kayu hingga 

warung beratap yang lebih permanen. 

Warung menyediakan makanan siap saji, 

baik yang sederhana seper� nasi dengan 

lauk seadanya, hingga makanan manis 

seper� kue-kue tradisional. Di sinilah 

masyarakat  dar i  berbagai  kalangan 

berkumpul, bercengkerama, dan menikma� 

hidangan dengan suasana yang santai.

Di balik pola makan yang hemat, masyarakat 

Jawa pada abad ke-19 memiliki kegemaran 

besar terhadap makanan manis. Kue-kue 

tradisional, seper� kwee-kwee (kue basah 

berwarna-warni), agar-agar, cincau, dan 

dawet menjadi favorit terutama pada acara-

acara is�mewa. Kebiasaan ini �dak hanya 

menjadi hiburan sederhana, tetapi juga 

m e n u n j u k k a n  p r i o r i t a s  d a l a m 

mengalokasikan pengeluaran. Bahkan, 

masyarakat rela menghabiskan uang demi 

menikma� hidangan manis saat perayaan.

Kegemaran terhadap makanan manis ini 

dapat dilihat sebagai refleksi tradisi budaya 

yang telah mengakar, sekaligus sebagai 

bentuk pelarian dari tekanan hidup. 

M a k a n a n  m a n i s  m e n j a d i  s i m b o l 

kemewahan kecil yang dapat dinikma� 

bahkan dalam situasi sulit. Pola konsumsi 

makanan masyarakat Jawa abad ke-19 juga 

mencerminkan stra�fikasi sosial. Kaum 

bangsawan dan elite lokal memiliki akses 

Gambar 2. 
Warung dengan sajian kuliner 
lokal tahun 1920 di Yogyakarta 
Sumber: Na�onal Museum 
van Wereldculturen

GASTRONOMI SERBA HITAM 
DI WILAYAH BEKAS VORSTENLANDEN

5



terhadap makanan yang lebih beragam, 

termasuk makanan yang diperkenalkan oleh 

Belanda. Sementara itu, masyarakat umum 

mengandalkan bahan makanan lokal yang 

murah dan mudah didapat.

Warung, yang menjadi tempat makan 
rakyat, berbeda dengan hidangan mewah di 
keraton yang mencerminkan kekayaan dan 
status sosial. Hidangan di keraton sering kali 
menggunakan bahan-bahan terbaik dan 
disajikan dengan presentasi yang megah, 
menunjukkan perbedaan kelas yang sangat 
jelas dalam masyarakat Jawa. Pola konsumsi 
makanan masyarakat Jawa pada abad ke-19 
meninggalkan jejak yang kuat dalam budaya 
kuliner saat ini. Kesederhanaan dan 
kegemaran terhadap makanan manis masih 
menjadi ciri khas masakan Jawa. Warung 
tradisional pun tetap bertahan sebagai 
bagian dari kehidupan masyarakat, meski 
telah bertransformasi sesuai dengan 
kebutuhan zaman (Augusta de Wit, 2018).

Pada abad ke-20, perkembangan kuliner di 
Jawa sangat dipengaruhi oleh persilangan 
budaya lokal dengan tradisi kuliner dari 
dunia luar, khususnya Eropa. Hal ini terlihat 
jelas dalam masakan yang disajikan di 
lingkungan keraton, yang menjadi pusat 
budaya dan simbol kekuasaan. Proses 
persiapan, penyajian, hingga konsumsi 
sering disertai nilai-nilai filosofis dan 
simbolis. Salah satu contoh adalah nasi liwet 
sekul blawong, yang hingga kini dianggap 
sebagai sajian khas keluarga Keraton 
Yogyakarta. Hidangan ini �dak hanya kaya 
rasa, tetapi juga penuh simbolisme yang 
berkaitan dengan status, harmoni, dan rasa 
syukur.

Namun, pada awal abad ke-20 unsur kuliner 
Eropa tampak kuat masuk pada masakan 
keraton. Tidak hanya terbatas pada jenis 
masakan, tetapi juga dalam penyajian dan 
pola makan. Hidangan seper� huzar salad, 
yang berbasis sayuran dan mayones, 

mencerminkan perkenalan masyarakat 
Jawa dengan bahan-bahan dan teknik 
masak Eropa. Selain itu, penggunaan daging 
sapi dalam beef tongue steak menunjukkan 
perubahan pola konsumsi protein, yang 
sebelumnya lebih didominasi oleh unggas 
dan ikan. Masuknya elemen kuliner Eropa 
ini menciptakan iden�tas baru bagi 
makanan keraton sebagai bentuk respon 
terhadap masuknya unsur kuliner Eropa 
tanpa kehilangan iden�tas (Park dan Kim, 
2024).

B.  K u l i n e r  S e r b a  H i t a m :  S e b u a h 
Representasi Gastronomi

Warna hitam membuat tampilan makanan 
lebih is�mewa karena berbeda dengan 
tampilan makanan secara umum yang 
cenderung lebih kaya warna. Warna 
tersebut muncul karena penggunaan bahan 
masakan tertentu dan teknik pengolahan 
khusus. Beberapa bahan masakan yang 
mengandung warna hitam adalah ketan 
hitam (Oryza sa�va L. var glu�nosa), kluwek 
(Pangium edule), kedelai hitam (Glycine max 
L. merrill), serbuk arang batang padi, dan 
gula jawa.

Gula jawa menjadi bumbu yang dipakai di 
banyak masakan Jawa untuk memunculkan 
rasa manis yang khas. Gula jawa memiliki 
aroma tanah dan rasa manis yang dalam 
dengan warna yang sangat mirip dengan 
molase (Yuen, 2019). Beberapa kuliner 
serba hitam yang saat ini masih dapat 
dijumpai di wilayah bekas Vorstenlanden 
antara lain nasi blawong, brongkos, 
besengek tempe benguk, madumongso, 
ongol-ongol, dan bubur saren.

Nasi blawong memiliki ciri berwarna merah 
gelap yang dihasilkan dari campuran aneka 
rempah saat proses penanakan. Nasi 
blawong disajikan dalam berbagai upacara 
a d a t ,  s e p e r �  � n g ke b a n ,  p u p u ta n , 
selapanan, sunatan, tetesan, hingga 
upacara kema�an menjadikannya simbol 

GASTRONOMI SERBA HITAM 
DI WILAYAH BEKAS VORSTENLANDEN

6



keakraban dan penghormatan dalam tradisi 
Jawa (Santoso dan Harmayani, 2024). Nama 
"blawong" diambil dari piring besar 
berwarna biru (Belanda: blauw) yang 
digunakan sebagai alas penyajian (Tempo, 
2020).

Lauk-pauk yang melengkapi nasi ini tersaji di 
sekelilingnya menciptakan harmoni rasa 
dan este�ka. Ayam, daging, dan tempe 
bacem yang dominan manis, telur ayam 
kampung pindang yang gurih, dendeng age 
dan dendeng rag gurih-manis, lombok 
kethok dari daging sapi dengan kecap dan 
bumbu bawang merah utuh, kedelai hitam 
goreng, krecek goreng, serta sayuran kubis-
buncis-taoge rebus bumbu gudangan 
berpadu sempurna dengan nasi merah 
(Santoso dan Harmayani, 2024).

Nasi blawong �dak hanya sekadar hidangan, 
tetapi juga cerminan nilai harmoni dan 
keberagaman rasa yang selaras dengan 
tradisi masyarakat Jawa. Warna merah pada 
nasi melambangkan keberanian dan 
semangat, sementara biru dari piring 
blawong mencerminkan ketenangan dan 
keseimbangan. Komposisi  lauk yang 
b e ra ga m  m e n u n j u k ka n  p e n� n g nya 
kolaborasi dan kebersamaan dalam budaya 
J a w a .  H i d a n g a n  i n i  m e n a m p i l k a n 
keunggulan gastronomi tradisional Jawa 
melalui penggunaan rempah-rempah lokal 
dan metode memasak yang khas. Bumbu 
kecap, bawang merah utuh, dan baceman 
menjadi elemen kunci yang menghadirkan 
rasa auten�k sekaligus kaya gizi.

Kuliner berwarna hitam yang umum 
dimasak atau dijual di warung-warung 
wilayah Yogyakarta adalah jangan brongkos. 
Kuah brongkos berwarna hitam karena 
bumbu dari kluwek. Tekstur kuah santan 
kental dengan rasa dominan gurih dan 
manis, dicampur dengan aneka bahan 
seper� telur rebus, koyor sapi, tahu, kacang 
tunggak (kacang tholo), dan kulit melinjo. 

Sejauh ini belum terdapat data pas� yang 
menunjukkan waktu pertama kali jangan 
brongkos ini dibuat. Jangan brongkos 
dikenal sebagai lauk nasi kalangan ningrat 
karena dilihat dari bahan-bahannya yang 
berbahan sapi dan bernilai ekonomi �nggi. 
Kusmawa� (2020) dalam ar�kelnya berjudul 
“Brongkos: Menu Favorit Raja Jawa” 
menuliskan bahwa brongkos menjadi salah 
satu kuliner kesukaan Sri Sultan Hamengku 
Buwono X (Kusmawa�, 2020).

Besengek tempe benguk merupakan salah 
satu sajian khas dari Dusun Nganggrung, 
Kabupaten Kulon Progo. Masakan ini 
menggunakan bahan utama tempe benguk, 
yaitu tempe yang dibuat dari biji benguk 
(Mucuna pruriens) yang dimasak dengan 
santan dan bumbu rempah. Secara umum 
besengek adalah jenis masakan bersantan 
yang menggunakan bumbu dasar pu�h, 
yaitu bawang pu�h, bawang merah, 
ketumbar, kemiri, daun salam, lengkuas, 
serai, dan daun jeruk purut. Proses 
memasaknya yaitu campurkan santan, 
bumbu, dan tempe benguk lalu masak 
dengan api kecil hingga matang. Hidangan 
ini disajikan sebagai lauk pendamping dan 
disantap dengan geblek, yaitu makanan 
berbahan tapioka yang digoreng hingga 
renyah (Gardjito, dkk., 2017).

Gambar 3. Besengek tempe benguk
Sumber: Dokumentasi Penulis, 2015

GASTRONOMI SERBA HITAM 
DI WILAYAH BEKAS VORSTENLANDEN

7



Kuliner berwarna hitam juga ditemui pada 
makanan jenis kudapan. Salah satunya 
madumongso hidangan manis yang kerap 
d i s a j i ka n  d a l a m  b e r b a ga i  u p a ca ra 
selamatan. Madumongso adalah salah satu 
hidangan manisan tradisional Jawa yang 
kerap hadir dalam berbagai upacara 
selamatan. Hidangan ini dibuat dari tape 
ke ta n  h i ta m  ya n g  d i m a s a k  h i n g ga 
menghasilkan tekstur dan rasa yang kaya. 
Proses pembuatannya memanfaatkan 
bahan-bahan lokal seper� santan kelapa 
dan gula merah, yang menciptakan cita rasa 
manis, gurih, dan legit khas (Shurtleff dan 
Aoyagi, 1979).

Madumongso terbuat dari adonan tape 
ketan hitam, santan kelapa segar, gula 
merah, dan gula pasir. Cara pengolahannya 
yaitu adonan tersebut ditambah daun 
pandan dan dimasak dengan api kecil sambil 
terus diaduk untuk mengontrol �ngkat 
kematangan hingga menjadi kental, 
berminyak, dan �dak lagi lengket di tangan. 
Adonan didinginkan dan dibentuk dalam 
porsi kecil dalam bungkusan kertas minyak 
aneka warna yang memberikan kesan 
este�s sekaligus menjaga keawetan 
madumongso (Boga, 1997). Gula merah 
memberikan rasa karamel alami yang 
menonjolkan cita rasa kuliner tradisional 
Jawa. Madumongso �dak hanya menjadi 
simbol rasa syukur dalam ritual adat, tetapi 
juga mencerminkan krea�vitas masyarakat 
Jawa dalam mengolah bahan lokal.

Kuliner lain yang menarik adalah jenang 
saren yang menggunakan warna hitam 
pekat. Makanan ini terbuat dari tepung 
ketan. Warna hitam pekat dihasilkan dari 
penggunaan tepung oman, yaitu tepung 
abu merang atau batang padi. Bubur ini 
memiliki tekstur lembut dengan pugasan di 
atasnya berupa santan kental. Jika jenang 
pada umumnya bercita rasa manis atau 
gur ih ,  jenang saren  menghadirkan 

kombinasi rasa yang lebih beragam, yakni 
manis, gurih, dan pedas. Rasa pedas ini 
muncul dari campuran rempah seper� jahe 
dan cengkeh dalam proses pembuatannya. 
Kehadiran rempah-rempah tersebut 
m e m b e r i k a n  s e n s a s i  h a n ga t  y a n g 
menambah kekayaan rasa bubur ini. 

Rasa manis pada bubur saren diperoleh dari 
penggunaan gula Jawa, sementara saus 
santan memberikan sentuhan gurih. Jejak 
rasa pedas dari rempah menjadikan 
pengalaman mencicipi bubur ini berbeda 
dari bubur tradisional lainnya. Kombinasi 
rasa yang kompleks inilah yang menjadikan 
bubur saren memiliki karakter kuat, 
meskipun keberadaannya semakin jarang 
dijumpai. Nama "saren" pada bubur ini 
berasal dari kesamaan warna dengan 
makanan bernama saren yang terbuat dari 
darah hewan yang d imasak h ingga 
mengental dan padat.

Dalam kuliner Jawa, saren umumnya 
dijadikan bahan masakan seper� sate atau 
o p o r.  N a m u n ,  n a m a  i n i  te r ka d a n g 
menimbulkan kesalahpahaman yang 
menganggap bubur saren mengandung 
bahan yang �dak halal. Hal ini mungkin 
menjadi salah satu alasan bubur saren �dak 
sepopuler bubur lainnya. Di Yogyakarta 
bubur saren dijual di beberapa lokasi, 

Gambar 4. Bubur saren yang dipasarkan 
dalam bungkusan daun pisang

Sumber: Dokumentasi Penulis, 2025

GASTRONOMI SERBA HITAM 
DI WILAYAH BEKAS VORSTENLANDEN

8



seper� Pasar Pujokusuman, kawasan Jero 
Benteng, Pasar Pathuk, Pasar Kotagede, dan 
Pasar Godean. Sedangkan di Solo makanan 
ini lebih dikenal dengan jenang saren dan 
dapat ditemukan di Pasar Gede. 

Warna hitam dalam kuliner Jawa memiliki 
makna yang beragam. Warna hitam pada 
hidangan seper� nasi hitam atau olahan 
b e r b a h a n  d a s a r  k e d e l a i  h i t a m 
melambangkan kedalaman rasa dan 
kompleksitas bahan yang digunakan. Selain 
i tu ,  warna  h i tam memi l i k i  nuansa 
k e s a k r a l a n ,  y a n g  m e l a m b a n g k a n 
penghormatan, keberkahan, dan kesucian 
niat. Tradisi Jawa menggambarkan makanan 
dengan elemen hitam diolah dengan penuh 
perha�an sebagai bentuk penghormatan 
terhadap alam dan Tuhan. Warna hitam juga 
menjadi simbol keseimbangan, baik dalam 
rasa maupun tampilan hidangan, seper� 
penggunaan kecap manis yang menciptakan 
harmoni antara rasa manis, asin, dan pedas. 
Filosofi keseimbangan ini sangat pen�ng 
dalam kuliner Jawa untuk menciptakan 
hidangan yang �dak hanya lezat tetapi juga 
memuaskan secara visual dan emosional.

Keanekaragaman kuliner di Yogyakarta dan 
Jawa Tengah mencerminkan hubungan erat 
antara lanskap geografis dan budaya. 
Kuliner �dak hanya menjadi pengalaman 
rasa, tetapi juga cerminan cerita budaya dan 
sejarah di baliknya. Kajian ini menegaskan 
pen�ngnya memahami kuliner tradisional 
sebagai warisan budaya yang memiliki nilai 
sejarah, sosial, dan ekonomi yang besar.

III.  PENUTUP

Budaya lokal memainkan peran pen�ng 
dalam pengembangan tradisi kuliner serba 
hitam di Daerah Is�mewa Yogyakarta dan 
Jawa Tengah, terutama dalam upacara-
upacara adat dan keagamaan. Selain itu, 
dokumentasi kuliner berperan dalam 
pelestarian budaya gastronomi mencakup 

pengumpulan data mengenai bahan 
makanan, teknik memasak, serta cerita di 
balik se�ap hidangan. Revitalisasi resep 
tradisional menjadi kunci dalam menjaga 
keberlanjutan kuliner serba hitam yang 
merupakan bagian dari warisan budaya 
Indonesia. Upaya ini dapat ditempuh 
dengan menghidupkan kembali resep-resep 
kuno kepada generasi muda, serta adaptasi 
resep tersebut untuk memenuhi selera 
pasar modern.

Pendidikan gastronomi di Indonesia, 
khususnya di daerah seper� Yogyakarta 
(DIY) dan Jawa Tengah, berfokus pada 
pelestarian dan promosi kuliner lokal. 
Konsep pendidikan ini mengintegrasikan 
pengetahuan tradisional dengan prak�k 
modern, memungkinkan masyarakat untuk 
terl ibat  ak�f dalam pengembangan 
pariwisata gastronomi. Melalui pela�han 
ya n g  b e r b a s i s  p a d a  p ro d u k  l o ka l , 
m a s y a r a k a t  d a p a t  m e n i n g k a t k a n 
keterampilan mereka dalam mengolah 
makanan tradisional, yang pen�ng untuk 
mempertahankan iden�tas kuliner daerah 
di tengah tren kuliner global.

Upaya ini membutuhkan dukungan penuh 
dari berbagai pihak, termasuk pemerintah, 
lembaga pendidikan, komunitas, dan sektor 
swasta.  Kebijakan yang mendukung 
pelestarian kuliner tradisional sambil 
mendorong inovasi dapat memas�kan 
bahwa kekayaan kuliner seper� Nasi 
Blawong, Dawet Ireng, Madumongso, dan 
hidangan lainnya tetap relevan di era 
globalisasi. Selain itu, dokumentasi dan 
narasi di balik se�ap hidangan memberikan 
wawasan yang lebih dalam kepada 
masyarakat luas, memperkuat rasa bangga 
akan iden�tas budaya lokal mereka.

GASTRONOMI SERBA HITAM 
DI WILAYAH BEKAS VORSTENLANDEN

9



DAFTAR PUSTAKA

Boga, Y. (1997). Kue-kue Indonesia. Gramedia Pustaka Utama. 

Daud, M. F. R. (2024). “Mengungkap perubahan wilayah: transformasi Vorstenlanden dari 
masa kemasa”dalam 

 h�ps://www.kabarpalu.net/sejarah/1064652333/mengungkap-perubahan-
wilayah-transformasi-vorstenlanden-dari-masa-ke-masa. Diakses 20 Januari 
2025.

Gardjito, M., dkk. (2017). Kuliner Yogyakarta pantas dikenang sepanjang masa. Gramedia 
Pustaka Utama. 

Kahin, A. (2015). Historical dic�onary of Indonesia. Rowman & Li�lefield.

Kusmawa�. (2020). “Brongkos: menu favorit Raja Yogya” dalam Majalah Adiluhung Edisi 22: 
Wayang, Keris, Ba�k dan Kuliner Tradisional. PT. Daniasta Perdana.

Park, E., & Kim, S. (2024). Handbook on food tourism. Edward Elgar Publishing.

Shurtleff, W., dan Aoyagi, A. (1979). The book of tempeh. Soyinfo Center.

Sulis�yowa�, E., Se�adi., & Haryono, E. (2022). “Food tradi�ons and biodiversity 
conserva�on of the Javanese community in Gunungkidul Karst, Yogyakarta 
Province, Indonesia” dalam Biodiversitas. doi: 10.13057/biodiv/d230443.

Tempo Publishing. (2020). Menilik kuliner Solo Yogyakarta yang memadukan dua dunia. 
Tempo Publishing. 

Umar Santoso & Eni Harmayani. (2024). Makanan pokok dan ragam hidangan nasi.                
Penerbit Andi. 

Wit, Augusta de. (2018). Java: facts and fancies. BoD – Books on Demand.

Wongso, W. (2016). Flavors of Indonesia: William Wongso's culinary wonders.                            
BAB Publishing.

Yuen, D. (2019). Indonesian cooking: satays, sambals, and more. Tu�le Publishing.

GASTRONOMI SERBA HITAM 
DI WILAYAH BEKAS VORSTENLANDEN

10

https://www.kabarpalu.net/sejarah/1064652333/mengungkap-perubahan-wilayah-transformasi-vorstenlanden-dari-masa-ke-masa.%20Diakses%2020%20Januari%202025
https://www.kabarpalu.net/sejarah/1064652333/mengungkap-perubahan-wilayah-transformasi-vorstenlanden-dari-masa-ke-masa.%20Diakses%2020%20Januari%202025
https://www.kabarpalu.net/sejarah/1064652333/mengungkap-perubahan-wilayah-transformasi-vorstenlanden-dari-masa-ke-masa.%20Diakses%2020%20Januari%202025


Pendahuluan

Kalau bicara soal  Toraja,  terbayang 
pemandangan atap Tongkonan yang 
menjulang ke langit, kemegahan upacara 
Rambu Solo' dan Rambu Tuka', sampai 
detail ukiran kayu yang sarat simbol. Semua 
itu jadi buk� nyata betapa kuatnya warisan 
leluhur di sana. Namun, di antara riuhnya 
upacara dan megahnya arsitektur, ada 
sebuah warisan yang berbisik lebih lembut 
melalui indra pengecap. Dituturkan lewat 
hidangan-hidangan oten�k dari dapur 
leluhur, sebuah warisan yang tak hanya 
dilihat, tetapi dirasakan.

Makanan di Toraja bukan hanya soal rasa 
dan pengisi perut. Ia berfungsi sebagai 

media pewarisan nilai, sarana kebersamaan, 
bahkan penanda iden�tas. Hal ini tergambar 
dalam lirik lagu Pantollo Toraya/Pa'piong 
(2020) yang dinyanyikan oleh Rhonny Paulus 
Rante: “tondok Toraya tondok mala'bi' buda 
duka tu kande mammi'na kande jo mai 
nenek todolota dipasi iru' sola tuak” [Negeri 
Toraja, negeri yang mulia, banyak makanan 
enaknya, makanan dari nenek moyang kita, 
disajikan dengan tuak]. In�nya, lagu itu mau 
bilang kalau kuliner Toraja itu sakral. Ini 
bukan cuma soal resep, tapi soal menjaga 
'nyawa' para pendahulu tetap ada di tengah-
tengah kita.

Di antara lautan kuliner Toraja, ada satu 
'permata hitam' yang mencuri perha�an, 
namanya Pantollo Pamarrasan. Pantollo 

Program Studi Magister Sejarah, Universitas Hasanuddin
trstnar@gmail.com

Tirstan Anugerah Ranus

Dari Pangi ke Pamarrasan: 

Kuah Hitam sebagai Simbol Warisan dan Identitas Toraja

11



dapat diar�kan masakan, sedangkan 
Pamarrasan merupakan hasil biji pangi yang 
diolah. Keunikan utamanya terletak pada 
kuah berwarna hitam pekat, yang dihasilkan 
dari proses pengolahan biji pangi (Pangium 
edule). Pantollo Pamarrasan bukan hanya 
kuliner sehari-hari, melainkan juga bagian 
dari tradisi dan iden�tas orang Toraja. Ini 
adalah kisah tentang Pantollo Pamarrasan. 
Mulai dari petualangan mengolah biji pangi, 
mengungkap makna dalam upacara adat, 
dan merenungkan filsofinya. Kita juga akan 
menghadapi kenyataan tentang ancaman 
kelangkaannya, sambil mencari solusi untuk 
menjaga warisan ini tetap hidup.

Proses dan Pengolahan Pangi

Kisah Pamarrasan dimulai dari sebu�r biji: 
pangi (Pangium edule). Sebuah biji yang 
paradoks, memegang potensi bahaya 
sekaligus kenikmatan. Di tangan arif 
masyarakat  Toraja ,  mela lu i  sebuah 

pengolahan khas, racun itu dijinakkan. 
Kearifan leluhur mengubah ancaman 
menjadi anugerah, melahirkan bumbu 
pekat yang menjadi jiwa masakan ini.

Prosesnya dimulai dengan memilih buah 
pangi yang benar-benar tua, sebab buah 
yang belum matang dapat membahayakan 
kesehatan. Setelah dipe�k, buah dibelah 
untuk mengeluarkan isinya. Isi buah 
kemudian dijemur di bawah sinar matahari 
hingga mengering dan berubah warna 
menjadi kehitaman. Selama beberapa hari, 
alam mulai melaksanakan tugasnya, 
mengeringkan se�ap biji hingga tak ada lagi 
je jak  basah  ters i sa .  Sete lah  tahap 
pengeringan selesai, biji pangi tersebut 
kemudian dihaluskan melalui metode 
penumbukan hingga menghasilkan bumbu 
berwarna hitam pekat. Bubuk inilah yang 
selanjutnya digunakan sebagai bumbu 
dalam pembuatan hidangan Pantollo 
Pamarrasan.

Bubuk Pamarrasan yang Sudah Kering
Sumber: Koleksi Pribadi Penulis

Dari Pangi ke Pamarrasan: 

Kuah Hitam sebagai Simbol Warisan dan Identitas Toraja

12



Bubuk Pamarrasan yang pekat kemudian 
menemukan pasangannya. Ia dipersatukan 
dengan kekuatan bawang-bawangan, 
kekayaan rasa kemiri, dan dihangatkan oleh 
jahe, merica, serta lengkuas, menciptakan 
sebuah ikatan rasa yang tak terpisahkan. 
Cabai khas Toraja yang disebut katokkon 
menambah rasa pedas yang tajam dan 
aroma�k. Daging babi merupakan bahan 
utama yang paling umum digunakan, tetapi 
dalam perkembangannya kerap kal i 
menggunakan daging kerbau, ayam, ikan air 
tawar, atau belut. Hal ini menjadikan 
siapapun bisa ikut duduk semeja dan 
menikma� warisan kuliner Toraja ini, tanpa 
perlu khawa�r soal pantangan.

Secara teknik, bumbu halus yang telah 
dicampur dengan pangi biasanya ditumis 
terlebih dahulu hingga harum. Setelah itu 
dimasukkan potongan daging yang sudah 
direbus setengah matang. Kemudian 
ditambahkan santan, garam, dan sedikit 

gula untuk menyeimbangkan rasa. Selama 
proses itu, bubuk pangi perlahan mengubah 
warna kuah dari cokelat menjadi hitam 
pekat. Warna hitam tersebut menjadi ciri 
utama yang membedakan Panto l lo 
Pamarrasan dari masakan lain. Pada tahap 
akhir, rasa disesuaikan dan hidangan diberi 
taburan daun bawang segar sebelum 
disajikan.

Hasil akhirnya berupa kuah kental berwarna 
hitam dengan cita rasa yang kompleks, yakni 
gurih, sedikit pahit, pedas, dan beraroma 
kuat.  Dalam penyajiannya, Pantollo 
Pamarrasan biasanya dinikma� bersama 
nasi. Perpaduan antara teknik tradisional 
yang diwariskan secara turun-temurun 
dengan cara memasak yang lebih prak�s 
memperlihatkan bagaimana masyarakat 
Toraja mampu mempertahankan cita rasa 
khasnya sambil  beradaptasi  dengan 
perubahan zaman.

Hidangan Pantollo Pamarrasan yang Sudah Jadi
Sumber: Koleksi Pribadi Penulis

Dari Pangi ke Pamarrasan: 

Kuah Hitam sebagai Simbol Warisan dan Identitas Toraja

13



Pantollo Pamarrasan dalam Sejarah 

dan Tradisi

S e b a g a i m a n a  d i k e m u k a k a n  o l e h 
Tarumingkeng (2024) dalam kebudayaan 
Toraja, se�ap perayaan dan upacara selalu 
diiringi oleh kehadiran makanan yang 
memiliki kedudukan is�mewa. Hidangan 
yang disajikan �dak hanya berfungsi sebagai 
pemenuhan kebutuhan jasmani, melainkan 
juga menjadi media untuk mengekspresikan 
nilai-nilai sosial, spiritual, dan kepercayaan 
yang telah diwariskan turun-temurun.

Akar Pantollo Pamarrasan tertanam jauh di 
dalam memori kolek�f masyarakat Toraja, 
bukan di dalam buku resep. Sejak kecil, 
anak-anak diperkenalkan pada pohon pangi, 
di bawah rindang pohon pangi, para orang 
tua akan menunjuk, 'Ini buah yang sudah 
tua, '  sembar i  menje laskan rahas ia 
menaklukkan racun di dalamnya. Ilmu ini 
terus mengalir dari generasi ke generasi 
sehingga Pantollo Pamarrasan �dak hanya 
hadir di meja makan, tetapi juga dalam 
pendidikan budaya keluarga.

Hidangan ini kerap muncul pada acara 
keluarga atau momen adat.  Proses 
memasaknya sering melibatkan lebih dari 
satu orang, menciptakan suasana gotong 
royong di dapur: ada yang mengaduk kuah, 
menambahkan bumbu, mencicipi, dan 
berbincang ringan. Kebersamaan inilah yang 
menjadikan Pantollo Pamarrasan lebih dari 
sekadar makanan, bukan lagi soal rasa di 
lidah, tapi soal proses ia bisa membuat 
ikatan antar keluarga dan teman.

Rambu Solo’

Salah satu karakteris�k upacara kema�an 
Rambu Solo' adalah penyajian hidangan 
dalam volume yang sangat besar. Prak�k ini 
memiliki dua fungsi utama: pertama, 
sebagai bentuk keramahan untuk menjamu 
seluruh tamu yang hadir, dan kedua, sebagai 
simbol pres�se dan penghormatan dalam 

pelaksanaan ritual. Darah hewan yang 
tertumpah dalam prosesi ini menjadi 
jembatan antara dua dunia. Bagi dunia yang 
kasat mata, ia adalah cerminan martabat 
dan kedudukan sosial sebuah keluarga. 
Namun bagi dunia arwah, ia adalah 
persembahan tulus, sebuah bekal suci 
mengiringi perjalanan sang mendiang ke 
alam keabadian.  Daging yang telah 
dipersembahkan dalam ritual itu kemudian 
menemukan takdirnya di tangan para juru 
masak.  Ia  d io lah menjadi  beragam 
santapan, dengan Pantollo Pamarrasan 
sebagai salah satunya. Di meja perjamuan, 
hidangan hitam ini menjadi saksi bisu, 
menyatukan yang hadir  dalam satu 
lingkaran kebersamaan dan penghormatan.

Rambu Tuka’

Di sisi lain yang penuh sukacita, Pantollo 
Pamarrasan juga hadir memeriahkan 
upacara Rambu Tuka'. Ini adalah momen-
momen masyarakat Toraja merayakan 
kebahagiaan. Mulai dari menyatukan dua 
keluarga dalam pernikahan, menyambut 
anggota keluarga baru, sampai bersyukur 
atas rumah baru yang akan di�nggali. Dalam 
konteks upacara ini, makanan memiliki 
makna yang lebih dari sekadar jamuan; ia 
m e n j a d i  s i m b o l  r a s a  s y u k u r  d a n 
kebahagiaan atas berkat yang diterima. 
Se�ap hidangan disiapkan dengan penuh 
perha�an sebagai ungkapan terima kasih 
kepada dewa-dewa dan roh leluhur. 
Per jamuan bersama juga berfungsi 
mempererat hubungan sosial, menciptakan 
suasana kebersamaan, dan memperkuat 
ikatan di antara anggota komunitas. Pada 
akhirnya, menyajikan Pantollo Pamarrasan 
itu punya makna berlapis. Di satu sisi, ini 
adalah cara tuan rumah menunjukkan 
keramahan mereka. Tapi di sisi lain yang 
lebih dalam, hidangan ini adalah simbol 
kebersamaan dan rasa terima kasih yang 
menjadi ciri khas masyarakat Toraja.

Dari Pangi ke Pamarrasan: 

Kuah Hitam sebagai Simbol Warisan dan Identitas Toraja

14



Ma'parundun

Pantollo Pamarrasan seringkali menjadi 
salah satu hidangan yang dihidangkan pada 
upacara  pern ikahan Ma'parundun. 
Penyediaannya dalam kuan�tas besar 
memiliki fungsi ganda: sebagai wujud 
keramahan untuk menyambut tamu dan 
merayakan reunifikasi dua keluarga, serta 
s e b a g a i  m e d i u m  s i m b o l i s  y a n g 
m e r e p r e s e n t a s i k a n  h a ra p a n  a k a n 
keberlimpahan, kebahagiaan, dan berkah 
bagi pasangan pengan�n. Selain jadi ajang 
syukuran, momen makan bersama ini punya 
'sihir'-nya sendiri: ia jadi perekat yang 
ampuh untuk memperkuat tali silaturahmi 
antar keluarga dan tetangga.

Ma'bugi

Dalam konteks upacara syukuran panen 
yang dikenal sebagai Ma'bugi, penyajian 
pangan memegang peranan sentral. 
Berbagai jenis makanan yang diolah dari 
hasil bumi setempat dipersiapkan untuk 
kemudian disantap bersama sebagai simbol 
ungkapan terima kasih. Padi, sayur, dan 
buah menjadi bahan utama dalam hidangan 
perayaan ini, dan Pantollo Pamarrasan kerap 
h a d i r  d i  a n t a r a n y a .  S e � a p  s a j i a n 
melambangkan rasa terima kasih atas panen 
yang melimpah sekaligus penghormatan 
kepada alam dan dewa kesuburan. Melalui 
perjamuan ini, masyarakat memperkuat 
semangat kebersamaan dan mempererat 
hubungan sosial setelah bekerja bersama di 
ladang sepanjang musim tanam.

S a l a h  s e o r a n g  m a s y a r a k a t  To r a j a 
m e n u t u r k a n  k u a h  h i t a m  Pa n t o l l o 
Pamarrasan punya filosofi yang sama 
berhubungan ukiran khas Toraja. Warna 
hitamnya melambangkan sesuatu yang 
mendasar dan kuat. Ia mungkin terlihat 
simpel, tapi justru warna hitam itulah yang 
menjadi fondasi bagi seluruh iden�tas dan 
keindahan budaya Toraja.

Warna Hitam Pantollo Pamarrasan

Bagi kita yang �dak terbiasa, makanan hitam 
mungkin kurang menggugah selera. Namun 
di Toraja, di balik warna pekat itu ada cerita 
besar. Hitam adalah warna kehormatan, 
sama seper� pada ukiran kayu mereka yang 
legendaris. Warna itu melambangkan 
pondasi yang kuat, kesuburan, dan siklus 
kehidupan. Filosofi inilah yang membuat 
Pantollo Pamarrasan bukan cuma lezat, tapi 
juga bermakna.

Kuah hitam pekatnya merepresentasikan 
perjalanan hidup manusia yang penuh 
dinamika: pahit, gurih, pedas, semua 
bercampur menjadi  kesatuan. Kuah 
hitamnya adalah cerminan dari  s is i 
kehidupan yang tak selalu cerah. Hidangan 
ini dapat mengajarkan bahwa di antara 
manisnya tawa, akan selalu ada pahitnya 
ujian. Namun, justru dalam kebersamaan di 
meja makan itulah, kita menemukan 
kekuatan untuk mengubah se�ap kegelapan 
menjadi harapan

Pantollo Pamarrasan juga memperkuat 
kebersamaan. Kebiasaan memasaknya 
dalam volume besar menjadikannya sarana 
solidaritas yang efek�f. Ak�vitas mulai dari 
memasak hingga menyantapnya bersama-
sama, dengan demikian, bukan sekadar 
berbagi hidangan, melainkan sebuah proses 
berbagi cita rasa, memori, dan iden�tas 
budaya yang sama.

Ancaman Kelangkaan dan Perubahan    
Gaya Hidup

Setelah memahami betapa dalamnya 
makna Pamarrasan, ada sebuah ironi yang 
menyedihkan. Di balik kekuatannya sebagai 
simbol iden�tas, warisan kuliner ini justru 
sedang berada dalam kondisi yang rapuh 
dan terancam. Dilansir dari Liputan6.com 
(11 September 2023), Pantollo Pamarrasan 
termasuk salah satu hidangan tradisional 
Toraja yang mulai langka. Ada beberapa 

Dari Pangi ke Pamarrasan: 

Kuah Hitam sebagai Simbol Warisan dan Identitas Toraja

15



faktor yang memengaruhi berkurangnya 
keberadaan  Pamarrasan  d i  tengah 
masyarakat Toraja masa kini. 

Pertama, ketersediaan bahan pangi semakin 
terbatas, terutama di daerah perkotaan. 
Proses  modernisas i  d i  Tana  Tora ja 
menyebabkan perubahan fungsi lahan yang 
cukup besar, dari pertanian tradisional dan 
hutan menjadi permukiman serta fasilitas 
publik,  sehingga berpengaruh pada 
berkurangnya tanaman lokal yang dulu 
tumbuh di kebun dan hutan. Pohon pangi, 
yang dahulu melimpah di kebun rakyat, kini 
jarang ditanam di daera perkotaan karena 
dianggap �dak memiliki nilai ekonomi 
langsung. Modernisasi pertanian yang 
berorientasi pasar membuat tanaman 
pangan lokal seper� pangi terpinggirkan 
oleh komoditas yang lebih menguntungkan. 
Kondisi ini berdampak �dak langsung 
terhadap ketersediaan bahan seper� pangi, 
yang merupakan bahan utama Pantollo 
Pamarrasan.

Kedua, generasi muda Toraja kini lebih akrab 
dengan makanan instan dan kuliner 
modern. Meningkatnya mobilitas sosial dan 
kontak dengan dunia luar mengubah pola 
konsumsi masyarakat Toraja. Mereka yang 
m e r a n t a u  k e  k o t a - k o t a  b e s a r 
mempertahankan iden�tas melalui ritual 
dan kekerabatan, namun prak�k budaya 
sehari-hari seper� memasak makanan 
tradisional mulai jarang dilakukan.

Kondis i  in i  memperl ihatkan bahwa 
modernisasi dan mobilitas sosial �dak 
hanya mempengaruhi cara makan, tetapi 
juga perlahan memisahkan masyarakat dari 
akar ekologis dan simbolik budayanya. Jika 
tren ini dibiarkan, bukan hanya resep yang 
hilang, tetapi juga pengetahuan lokal 
tentang bagaimana mengolah pangi agar 
aman. Hilangnya Pantollo Pamarrasan dapat 
diar�kan hilangnya salah satu penanda 
iden�tas Toraja.

Upaya Pelestarian

Tantangan memang ada, tapi ini bukan akhir 
dari cerita Pantollo Pamarrasan. Kabar 
baiknya, pintu untuk menjaga warisan 
kuliner ini tetap hidup masih terbuka sangat 
lebar. Oleh karena itu, melalui intervensi 
yang tepat dan kolaborasi strategis, 
keberlanjutan Pantollo Pamarrasan dapat 
diupayakan secara efek�f.

Upaya pelestarian paling efek�f harus 
d imu la i  d ar i  ru mah ,  d en gan  teru s 
mengenalkan Pantollo Pamarrasan kepada 
anak-anak.  L ibatkan mereka secara 
langsung dalam se�ap langkah memasak, 
mulai dari memilih bahan hingga proses 
mengolah pangi yang unik. Pengalaman 
langsung inilah yang akan menanamkan 
rasa cinta dan kepemilikan terhadap 
warisan kuliner keluarga sejak usia dini.

Di �ngkat komunitas, Pantollo Pamarrasan 
bisa dijadikan hidangan wajib dalam acara 
keluarga, pesta adat, atau fes�val kuliner. 
Dengan demikian, generasi muda terbiasa 
menc ic ip i  dan  mengena l i  Panto l lo 
Pamarrasan sebagai bagian dari kehidupan 
sehari-hari.

Lebih luas lagi, Pantollo Pamarrasan 
berpotensi menjadi daya tarik wisata 
kuliner. Wisatawan yang datang ke Toraja 
�dak hanya menyaksikan upacara adat atau 
keindahan alam, tetapi juga bisa mencicipi 
Pantollo Pamarrasan sebagai pengalaman 
budaya. Saat ini hidangan ini bahkan mulai 
dipromosikan sebagai ikon kuliner khas 
Toraja dalam paket wisata budaya.

Dalam konteks pariwisata warisan, Pantollo 
Pamarrasan dapat berfungsi sebagai 
jembatan antara pelestarian budaya dan 
ekonomi lokal. Pengalaman kuliner yang 
a u t e n � k  m e m p e r k a y a  k u n j u n g a n 
w i s a t a w a n  s e ka l i g u s  m e m p e r k u a t 
ke b a n g ga a n  m a sya ra ka t  t e r h a d a p 
iden�tasnya.

Dari Pangi ke Pamarrasan: 

Kuah Hitam sebagai Simbol Warisan dan Identitas Toraja

16



Lebih jauh, Pantollo Pamarrasan dapat 
dipandang sebagai bagian dari intangible 
cultural heritage, warisan budaya takbenda 
yang serupa dengan musik, tari, atau ritual 
adat. Seper� halnya kimchi di Korea atau 
pizza di Italia yang diakui sebagai iden�tas 
k u l i n e r ,  P a n t o l l o  P a m a r r a s a n 
mencerminkan bagaimana makanan 
m e n j a d i  s i m b o l  j a�  d i r i  s e ka l i g u s 
perlawanan terhadap homogenisasi global. 
Dengan menjaga Pantollo Pamarrasan, 
masyarakat Toraja sesungguhnya sedang 
menjaga cara hidup dan kebudayaannya.

Selain itu, dokumentasi tertulis maupun 
visual pen�ng untuk dilakukan. Resep, cara 
pengolahan, hingga filosofi Pantollo 
Pamarrasan perlu ditulis, difoto, dan 
difilmkan agar tersimpan rapi dan dapat 
dipelajari generasi berikutnya. Dengan 
begitu, pengetahuan ini tetap hidup 
meskipun prak�k memasaknya semakin 
jarang.

Jika dikelola serius, Pantollo Pamarrasan 
�dak hanya melestarikan budaya, tetapi 
j u g a  b i s a  m e n j a d i  b a g i a n  d a r i 
pengembangan ekonomi krea�f berbasis 
kuliner lokal. Pada akhirnya, Pamarrasan 
�dak lagi dianggap sebagai makanan 'jadul', 
melainkan menjadi bagian yang keren dan 
tak terpisahkan dari se�ap perayaan.

Penutup

Hidangan seper� Pantollo Pamarrasan 
adalah buk� nyata bahwa makanan lokal 
jauh lebih berharga daripada sekadar 
pengisi perut. Ia adalah cerminan ja� diri 
k i t a ,  s e b u a h  ' K T P '  b u d a y a  y a n g 
menceritakan dari mana kita berasal. Pada 
akhirnya, di se�ap suapannya tersimpan 
jejak sejarah para leluhur, dan di se�ap 
perjamuannya terjalin ikatan kebersamaan 
yang membuat kita kuat. Dari biji pangi yang 
diolah dengan sabar hingga menjadi bumbu 
h i t a m ,  l a h i r l a h  k u a h  p e k a t  y a n g 
mengandung filosofi mendalam. Ia hadir di 
meja keluarga, dalam acara adat, dan dalam 
simbol-simbol budaya.

Apa jadinya jika kuah hitam ini yang lezat ini 
sudah jarang ditemukan atau �dak bisa 
ditemukan lagi? Bayang-bayang kelangkaan 
yang kini menyelimu� Pantollo Pamarrasan 
menjadi pengingat bahwa warisan kuliner 
bisa hilang jika �dak dijaga. Karena itu, 
upaya pelestarian perlu dilakukan bersama: 
oleh keluarga, komunitas, dan lembaga 
kebudayaan. Menjaga Pantollo Pamarrasan 
berar� menjaga ja� diri Toraja. Karena 
menjaga Pamarrasan berar� menjaga cerita 
tentang siapa orang Toraja. Pada akhirnya, 
menjaga Pamarrasan adalah sebuah 
investasi  budaya,  memas�kan kuah 
hitamnya tetap menjadi simbol kehidupan, 
bukan sekadar catatan kaki dalam sejarah 
kuliner.

Dari Pangi ke Pamarrasan: 

Kuah Hitam sebagai Simbol Warisan dan Identitas Toraja

17



DAFTAR PUSTAKA

Adams, K. M. (2022). Seni sebagai Poli�k: Memahat Ulang Iden�tas dan Kuasa Lewat 
Pariwisata di Tana Toraja (N. Sirimorok, Ed.; A. J. Rachman, Trans.). Makassar: 
Ininnawa.

Bessière, J., & Tibère, L. (2022). Foodways as Intangible Cultural Heritage: Iden�ty, 
transmission, and globaliza�on. Interna�onal Journal of Intangible Heritage, 
17(1), 1–15.

Liputan6.com. (2023, September 11). 5 Makanan Khas Toraja yang Unik dan Langka. 
Liputan6. h�ps://www.liputan6.com/lifestyle/read/5391606/5-makanan-
khas-toraja-yang-unik-dan-langka

Paulus Rante, R. (2020). Pantollo Toraya/Pa'piong [Lagu]. Toraja Music.

Ramlah, R., Rijal, S., & Rahim, A. (2021). Local Wisdom of Bugis–Makassar People in 
Tradi�onal Food. Food Science and Technology Journal, 3(2), 55–64.

Rijal, S., Rahim, A., & Abdullah, S. (2020). Tradi�onal Foods as a Cultural Heritage in South 
Sulawesi. Journal of Gastronomy Tourism, 5(1), 23–34.

Shah, R. (2018). Food, iden�ty, and culture. Oxford University Press.

Tarumingkeng, R. C. (2024). Tana Toraja: Tradisi, Adat Is�adat, serta Filosofi Hidup. 

Visit Toraja. (n.d.). Local Food of Toraja. VisitToraja.com. Retrieved September 2025, from 
h�ps://www.visi�oraja.com/local-food

Yulian�, E., & Rahmawa�, N. (2021). Poten�al and U�liza�on of Pangi Plant (Pangium edule) 
as Tradi�onal Food. Journal of Ethnobotany, 12(3), 112–121.

TVRI. (2022, September 3). Mari Makan!!! Pantollo Pamarrasan – Kuliner Khas Toraja 
[Video]. YouTube. h�ps://youtu.be/s-cgVz5WGzA

Dari Pangi ke Pamarrasan: 

Kuah Hitam sebagai Simbol Warisan dan Identitas Toraja

18

https://www.visittoraja.com/local-food?utm_source=chatgpt.com
https://youtu.be/s-cgVz5WGzA


PENDAHULUAN

Pangan lokal dalam studi antropologi dan 
kajian budaya �dak lagi dipandang sebatas 
pemenuhan kebutuhan biologis, melainkan 
sebagai konstruksi sosial yang sarat dengan 
makna simbolis, iden�tas kolek�f, serta 
sarana transmisi nilai budaya lintas generasi 
(Hidayat, 2024). Makanan �dak hanya hadir 
di meja makan, tetapi juga dalam ritual 
keagamaan, perayaan komunal, serta narasi 
sejarah suatu komunitas (Dharojah et al., 
2025). Pangan lokal merupakan medium 
pen�ng untuk memahami dinamika 
hubungan antara tradisi, agama, dan 
iden�tas (Wachidah et al., 2025)

Dalam konteks Nusantara, pangan memiliki 
keterkaitan erat dengan sejarah panjang 
perdagangan, interaksi budaya (Raodah, 
2024) ,  dan  proses  I s lamisas i  yang 
berlangsung sejak abad ke-13 (Rahman, 
2023). Islamisasi �dak hanya membentuk 
sistem kepercayaan dan hukum, tetapi juga 
memberi warna pada prak�k kuliner 
masyarakat (Harta� & Karim, 2023). Salah 
satu contoh yang menonjol adalah burasa', 
hidangan khas Bugis-Makassar (RRI.Co.Id, 
2024). Burasa' bukan hanya dikenal sebagai 
makanan sehari-hari, tetapi memiliki 
kedudukan is�mewa dalam momen 
keagamaan, khususnya perayaan Idulfitri.

A z w a r 
Institut Agama Islam STIBA Makassar, Indonesia

azwar.iskandar@gmail.com 

Jejak Islam dalam Tradisi Kuliner Lokal:
Signifikansi Burasa' pada Perayaan Hari Raya 
Masyarakat Bugis-Makassar

Abur Hamdi Usman
Universiti Islam Selangor (UIS), Malaysia

aburhamdi@uis.edu.my 

19

mailto:azwar.iskandar@gmail.com
mailto:aburhamdi@uis.edu.my
mailto:azwar.iskandar@gmail.com


Prak�k pembuatan dan penyajian burasa' 
acap kali dilandasi nilai-nilai religius, seper� 
doa sebelum memasak, kerja kolek�f yang 
merefleksikan ukhuwah, serta pemaknaan 
simbolisnya sebagai “pangan suci” pada hari 
raya (Rismawidiawa�, 2020). Dalam 
kerangka ini, kajian atas burasa' �dak 
semata-mata mengungkap kekayaan kuliner 
lokal, melainkan juga membuka ruang 
analisis tentang relasi adat dan syariat, serta 
bagaimana iden�tas Musl im Bugis-
Makassar terar�kulasikan melalui prak�k 
pangan. Oleh sebab itu, kajian tentang 
burasa' menjadi relevan dan signifikan 
bukan hanya bagi studi kuliner atau budaya, 
tetapi juga bagi wacana lebih luas mengenai 
hubungan Islam dan masyarakat lokal.

Kajian mengenai kuliner Nusantara memang 
telah berkembang dalam berbagai disiplin, 
mulai dari perspek�f pariwisata yang 
menekankan potensi daya tarik wisata 
kuliner (Primasari & Siswojo, 2012; Sunaryo, 
2019; Wijayan�, 2020), ekonomi krea�f 
yang melihat makanan tradisional sebagai 
aset komodifikasi dan branding lokal 
(Hutabarat, 2015; Sari, 2018), hingga aspek 
kesehatan yang menyoro� kandungan gizi 
serta implikasi diet tradisional (Dewi, 2021). 
Meskipun demikian, dimensi religius dan 
jejak Islam dalam kuliner lokal masih belum 
banyak mendapatkan perha�an serius 
dalam literatur akademik.

Lebih jauh, dalam konteks Bugis-Makassar, 
kajian tentang pangan tradisional umumnya 
menekankan aspek etnografi (Khalisah et 
al., 2024), warisan budaya (Anisa et al., 
2022), dan prak�k sosial (Suci, 2021). Studi-
studi tersebut cenderung menempatkan 
kuliner sebagai simbol iden�tas etnik dan 
instrumen kohesi sosial. Akan tetapi, 
dimensi religius sebagai unsur yang 
m u n g k i n  m e l e k a t  d a l a m  p r a k � k 
k u l i n e r — s e p e r �  p a d a  p e n y a j i a n 
burasa'—sering kali berada di pinggiran 
analisis atau kajian.

Keterbatasan tersebut menimbulkan 
research gap yang signifikan: bagaimana 
pangan lokal (burasa') berfungsi sebagai 
medium relasi antara adat dan syariat Islam 
dalam membentuk prak�k keagamaan 
masyarakat Muslim, khususnya di Bugis-
Makassar. Kekosongan kajian inilah yang 
perlu diisi agar pemahaman mengenai 
kuliner Nusantara �dak terjebak pada 
dimensi prak�s dan ekonomis semata, 
melainkan juga membuka ruang bagi 
anal is is  rel igius-kultural  yang lebih 
komprehensif.

Urgensi kajian ini terletak pada kebutuhan 
mendesak untuk menegaskan kembali 
peran pangan lokal sebagai bagian integral 
dari iden�tas Muslim Nusantara. Oleh 
karena itu, kajian ini dirancang untuk 
mengkaji burasa' sebagai medium pen�ng 
dalam relasi antara Islam, budaya, dan 
kuliner lokal. Tujuan peneli�an diarahkan 
pada �ga ranah utama. Pertama, kajian ini 
berupaya mendeskripsikan representasi 
nilai-nilai Islam yang tercermin dalam 
prak�k pembuatan dan penyajian burasa', 
baik melalui simbolisme bahan, proses 
pengolahan, maupun konteks ritual yang 
m e n y e r t a i n y a .  K e d u a ,  k a j i a n  i n i 
menganalisis makna sosial-budaya burasa' 
dalam perayaan Idulfitri masyarakat Bugis-
Makassar, sehingga dapat dipahami 
bagaimana kuliner ini berfungsi sebagai 
sarana kohesi sosial sekaligus ekspresi 
religius komunitas Muslim lokal. Ke�ga, 
kajian ini menegaskan posisi burasa' sebagai 
simbol iden�tas budaya-religius yang 
mengar�kulasikan dialog dinamis antara 
Islam dan tradisi lokal, serta memperkaya 
khazanah kul iner  Nusantara  dalam 
perspek�f keislaman. Kebaruan (novelty) 
kajian ini terletak pada pendekatan 
interdisipliner yang memandang burasa' 
bukan sekadar kuliner tradisional, tetapi 
sebagai produk kultural-religius yang 

Jejak Islam dalam Tradisi Kuliner Lokal:
Signifikansi Burasa' pada Perayaan Hari Raya 
Masyarakat Bugis-Makassar

20



menegosiasikan nilai Islam dengan tradisi 
Bugis-Makassar, sekaligus sebagai locus 
interaksi agama, budaya, dan iden�tas. 
Kajian ini melengkapi kajian kuliner 
Nusantara serta berkontribusi pada food 
and religion studies, antropologi Islam, dan 
diskursus iden�tas Muslim Asia Tenggara. 

Representasi dan Pemaknaan Nilai-nilai 
Islam dalam Pembuatan dan Penyajian 
Burasa’

Burasa' sebagai kuliner khas Bugis-Makassar 
m e m i l i k i  s t r u k t u r  b a h a n  y a n g 
sederhana—beras, santan, dan daun 
pisang—namun sarat makna religius dan 
simbolik. Beras, sebagai makanan pokok 
masyarakat Muslim Nusantara, dapat 
dimaknai sebagai lambang kehidupan, 
kecukupan, dan rezeki (al-rizqu) yang baik 
dan halal untuk dikonsumsi, dianugerahkan 
Allah kepada manusia (Q.S. al-Baqarah [2]: 
172). Santan, yang dihasilkan dari kelapa, 
dimaknai sebagai simbol kenikmatan dan 
kenyamanan (Saiful, 2022), sekaligus 
keberlanjutan manfaat kolek�f, sehingga 
melambangkan barakah—nilai keberkahan 
yang �dak sekadar hadir dalam bentuk 
materi, tetapi juga dalam luasnya manfaat 
yang dirasakan bersama. Sementara itu, 
daun pisang yang berfungsi sebagai 
p e m b u n g k u s  s e k a l i g u s  p e n a n d a 
perlindungan (Nugrahani & Parela, 2022), 
mengandung makna teologis mengenai 
pen�ngnya menjaga kesucian lahir dan 
b a � n  d a l a m  s e � a p  a m a l  i b a d a h , 
mengajarkan bahwa se�ap amal, sekecil apa 
pun, harus dilindungi dan dijaga niatnya 
agar tetap ikhlāṣ, murni, hanya karena Allah. 

Berdasarkan  pemaknaan  tersebut , 
kombinasi bahan dasar burasa' �dak hanya 
memenuhi kebutuhan biologis, melainkan 
juga meneguhkan keterhubungan antara 
pangan, nilai kesucian, dan orientasi 
spiritual. Filosofinya jelas: al-rizqu �dak 

dimaknai sebatas kepemilikan individu, 
melainkan amanah yang harus dibagi; rizqan 
ṭayyiban �dak sekadar halal secara hukum, 
tetapi juga baik secara sosial karena diolah 
dalam suasana kebersamaan; barakah lahir 
bukan dari banyaknya hasil, tetapi dari 
rezeki yang dibagi dan dirasakan bersama; 
dan ikhlāṣ menjadi fondasi yang menjaga 
seluruh ak�vitas ini tetap bernilai ibadah.

Gambar 1. Burasa' Khas Bugis-Makassar
Sumber: de�kfood (2025)

Bagi orang Bugis yang menganut agama 
Islam, Hari Raya Idulfitri adalah hajatan 
besar yang diperinga� dengan penuh 
kekhusyukan sekaligus keceriaan. Lebaran 
�dak hanya menjadi simbol kemenangan 
spiritual, tetapi juga momentum penegasan 
bahwa masyarakat Bugis tetap memegang 
teguh adat warisan leluhur. Buk� nyatanya 
terletak pada eksistensi tradisi ma'burasa' 
(Tempo.Co, 2024). Bagi masyarakat Bugis, 
Lebaran takkan lengkap tanpa melakoni 
tradisi ini, yang berar� membuat kuliner 
tradisional burasa'. Proses pembuatannya 
sering kali melibatkan seluruh keluarga in�, 
menjadikannya arena interaksi penuh 
makna (Widi, 2020). Prak�k gotong royong 
ini mengandung dimensi ritual yang 
memperkuat ni la i  ta 'āwun (tolong-
menolong) antarsesama.

Jejak Islam dalam Tradisi Kuliner Lokal:
Signifikansi Burasa' pada Perayaan Hari Raya 

Masyarakat Bugis-Makassar

21



Dalam perspek�f Islam, ta'āwun merupakan 
perintah Allah sebagaimana ditegaskan 
dalam Al-Qur'an (Q.S. al-Mā'idah [5]: 2), 
“ To l o n g - m e n o l o n g l a h  ka m u  d a l a m 
kebajikan dan takwa, dan jangan tolong-
menolong dalam dosa dan permusuhan.” 
Tradisi ma'burasa' menghadirkan wujud 
nyata dari ayat ini, karena se�ap anggota 
keluarga, dari anak-anak hingga orang tua, 
mengambil peran sesuai kemampuan 
mereka. Keterlibatan kolek�f ini �dak hanya 
meringankan pekerjaan, tetapi juga 
memperdalam ikatan emosional dan 
spiritual, menanamkan kesadaran bahwa 
kebersamaan adalah bagian dari ibadah. 
Dengan begitu, burasa' �dak semata-mata 
menjadi sajian Lebaran, melainkan juga 
dapat menjadi medium pengamalan nilai 
ta'āwun yang menjembatani ajaran Islam 
dengan prak�k budaya, memperkuat 
u kh ū wa h ,  d a n  m en ega s ka n  b a hwa 
ke b e ra ga m a a n  s e l a l u  m e n e m u ka n 
bentuknya dalam kebersamaan sosial.

Keseluruhan tahapan—dari mencuci beras, 
memasak santan, hingga membungkus 
dengan daun pisang—merefleksikan bukan 
hanya keterampilan teknis, tetapi juga nilai-
nilai spiritual yang selaras dengan kesabaran 
(al-ṣabr), karena se�ap tahap memerlukan 
waktu yang panjang, mulai dari menunggu 
s a n t a n  m a t a n g  s e m p u r n a  h i n g g a 
memas�kan burasa' benar-benar masak 
setelah direbus berjam-jam. Kesabaran ini 
bukan sekadar sikap pasif, melainkan bagian 
dari etos kerja Islami yang memandang 
se�ap upaya sebagai ibadah, sebagaimana 
firman Allah, “Sesungguhnya Allah beserta 
orang-orang yang sabar” (Q.S. al-Baqarah 
[2]: 153). Pembuatan burasa' menjadi ruang 
pendidikan spiritual yang mela�h individu 
dan komunitas untuk memaknai kesabaran 
dalam kerja bersama.

Selain itu, tahapan pembungkusan dengan 

daun pisang menuntut keteli�an (ḏabt). 
Ikatan burasa' �dak boleh longgar atau 
terlalu kencang, sebab akan memengaruhi 
kualitas dan ketahanannya. Keteli�an ini 
mencerminkan tuntunan Islam agar se�ap 
a m a l  d i l a ku ka n  d e n ga n  i ḥ s ā n  d a n 
itqān—yakni berusaha sebaik mungkin (H.R. 
Muslim) dan dilakukan secara profesional 
(H.R. Ṭabrānī). Filosofinya jelas: tradisi 
m a ' b u r a s a '  � d a k  h a n y a  s e k a d a r 
menghasilkan makanan, tetapi mela�h 
kesabaran, ketepatan, dan rasa tanggung 
jawab, sehingga se�ap individu belajar 
bahwa keberhasilan kolek�f lahir dari 
keteli�an dan kesungguhan pribadi.

Menurut catatan budaya, burasa' bermula 
dari kebutuhan para lelaki Bugis-Makassar 
yang gemar merantau, karena bekal nasi 
biasa cepat basi sebelum sampai tujuan. 
Para perempuan di kampung halaman 
kemudian menciptakan burasa' sebagai 
makanan yang lebih awet, bergizi, dan 
mudah dibawa, sekaligus simbol cinta dan 
dukungan bagi para perantau. Tak heran jika 
burasa' dijuluki Bokong na Passompe' (bekal 
para perantau), yang diperkirakan telah ada 
sejak abad ke-8. Filosofi ikatan daun 
pisangnya mencerminkan tali persaudaraan 
d a n  n i l a i  l u h u r  s i p a k a t a u  ( s a l i n g 
m e n g h a r ga i ) ,  s i p a ka l e b b i '  ( s a l i n g 
memuliakan), dan sipakainge' (saling 
mengingatkan), sehingga burasa' bukan 
sekadar kuliner, tetapi artefak budaya yang 
memuat e�ka hidup Bugis-Makassar 
(Rismawidiawa�, 2020).

Lebih dari sekadar komposisi bahan, proses 
pembuatan burasa' sarat dimensi religius-
kultural. Seper� tergambar dalam ungkapan 
populer di kalangan masyarakat Bugis-
Makassar, “Se�nggi apapun sekolahmu, 
pulanglah mengikat buras!” Ungkapan yang 
sering beredar di media sosial menjelang 
Idulfitri ini mengandung makna mendalam: 
burasa' bukan hanya makanan, melainkan 

Jejak Islam dalam Tradisi Kuliner Lokal:
Signifikansi Burasa' pada Perayaan Hari Raya 
Masyarakat Bugis-Makassar

22



medium nostalgia, kerinduan, dan iden�tas 
kolek�f.  Ak�vitas “mengikat buras” 
menghadirkan romansa tersendiri, karena 
�dak semua orang mampu melakukannya 
dengan baik; keterampilan ini diwariskan 
turun-temurun dan sering kali menjadi 
momen kebersamaan antara ibu dan anak, 
atau antar anggota keluarga lain di dapur. 
Ak�vitas sederhana ini memunculkan 
interaksi hangat—berbagi cerita, canda, dan 
tawa—yang menjadikan burasa' sarana 
pendidikan nilai kebersamaan dan kasih 
sayang, khususnya dalam lingkup keluarga 
Muslim.

Pada hari Idulfitri, burasa' disajikan sebagai 
hidangan utama yang menemani berbagai 
lauk khas, seper� coto atau likkua manu'. 
Penyajian burasa' memiliki makna simbolik 
sebagai wujud syukur atas selesainya ibadah 

Ramadhan. Bentuknya yang sederhana, 
namun bernilai �nggi dalam konteks budaya 
dan agama, menjadi representasi al-
qanā'ah (kesederhanaan) sebagai prinsip 
hidup Islami. Lebih dari itu, konsumsi 
b u r a s a '  d a l a m  s u a s a n a  I d u l fi t r i 
menghadirkan pengalaman kolek�f yang 
memperkuat ukhūwah Islāmiyah, karena 
makanan ini dibagikan bukan hanya di 
dalam keluarga in�, tetapi juga kepada 
kerabat, tetangga, dan tamu. Dengan 
begitu, burasa' berperan sebagai medium 
sosial  yang memelihara kohesi  dan 
solidaritas masyarakat Muslim Bugis-
Makassar, sekaligus menegaskan posisinya 
s e b a g a i  k u l i n e r  r e l i g i u s  y a n g 
merepresentasikan dialog Islam dengan 
budaya lokal.

Tabel 1. Representasi Nilai-nilai Islam dalam Bahan, Proses, dan Penyajian Burasa'

Sumber: Analisis Penulis (2025)

Jejak Islam dalam Tradisi Kuliner Lokal:
Signifikansi Burasa' pada Perayaan Hari Raya 

Masyarakat Bugis-Makassar

23



Burasa' menjadi buk� konkret bagaimana 
Islam bertransformasi dan berakar dalam 
konteks budaya Bugis-Makassar melalui 
mekanisme adaptasi krea�f. Pembuatan 
dan konsumsi burasa' dalam Idulfitri �dak 
hanya melestarikan adat kuliner lokal, tetapi 
juga menghadirkan nilai-nilai Islam, seper� 
kesucian, kebersamaan, dan syukur. Dialog 
ini menunjukkan bahwa Islam di Nusantara 
bukanlah en�tas yang menyingkirkan 
tradisi, melainkan agama yang membentuk 
koeksistensi dengan budaya setempat. Oleh 
karena itu, burasa' dapat dipahami sebagai 
simbol integrasi yang menegaskan corak 
Islam Nusantara—agama universal yang 
membumi dalam prak�k lokal.

Dari perspek�f antropologi Islam, burasa' 
dapat dipahami sebagai lokus integra�f 
d i m a n a  a ga m a  d a n  b u d aya  s a l i n g 
b e r ke l i n d a n ,  b u k a n  d a l a m  r e l a s i 
subordina�f, tetapi dalam dialek�ka yang 
produk�f.  Burasa '  memper l ihatkan 
bagaimana nilai-nilai Islam �dak hadir 
sebagai  en�tas  abstrak,  mela inkan 
diwujudkan secara material melalui prak�k 
kuliner yang mengakar dalam kehidupan 
masyarakat Bugis-Makassar.  Hal  ini 
memperkaya diskursus antropologi Islam 
yang seringkali terfokus pada ritual formal, 
dengan menunjukkan bahwa dimensi 
kuliner juga merupakan arena praksis 
keagamaan.

Makna Sosial-Budaya Burasa' dalam 
P e r a y a a n  I d u l fi t r i  M a s y a r a k a t                       
Bugis-Makassar

Dalam konteks Idulfitri, burasa' menempa� 
posisi sentral sebagai medium yang 
memperkuat kohesi sosial di kalangan 
masyarakat  Bugis-Makassar.  Proses 
distribusinya, baik melalui saling berbagi 
antar keluarga maupun pemberian kepada 
tetangga dan kerabat, mencerminkan 
prak�k silaturahmi. Burasa' �dak hanya 
b e r f u n g s i  s e b a g a i  m a k a n a n  y a n g 
dikonsumsi bersama, tetapi juga sebagai 
s a ra n a  ko m u n i k a s i  s i m b o l i k  y a n g 
meneguhkan hubungan kekerabatan, 
m e m p e r k u a t  j a r i n g a n  s o s i a l ,  d a n 

memperluas solidaritas komunitas. Burasa' 
dapat dipandang sebagai instrumen sosial-
religius yang memfasilitasi terciptanya rasa 
kebersamaan (sense of belonging) dalam 
momentum Idulfitri.

Idulfitr i  merupakan momen puncak 
perayaan spiritual setelah sebulan penuh 
berpuasa, dan burasa' hadir sebagai simbol 
k o n k r e t  k e m e n a n g a n  t e r s e b u t . 
Kehadirannya di meja makan keluarga 
Muslim Bugis-Makassar bukan sekadar 
pilihan kuliner, tetapi juga representasi 
religiusitas yang diwujudkan dalam bentuk 
material. Burasa' menjadi simbol syiar Islam 
yang tertanam dalam ruang budaya lokal, 
memperlihatkan bagaimana agama �dak 
berdiri terpisah dari tradisi, melainkan 
menyatu dalam prak�k sehari-hari . 
Iden�tas kolek�f masyarakat Bugis-
Makassar terkonfirmasi melalui burasa', 
karena kuliner ini �dak hanya dikenali secara 
internal, tetapi juga diposisikan sebagai 
penanda etno-religius dalam interaksi lintas 
budaya.

Meski burasa' tetap bertahan sebagai 
kuliner Idulfitri, makna yang dilekatkan 
padanya mengalami transformasi lintas 
generasi. Bagi generasi tua, burasa' 
mengandung memori kolek�f tentang 
kesederhanaan, kebersamaan, dan nilai-
nilai religius yang diwariskan secara turun-
temurun. Sebaliknya, bagi generasi muda 
yang hidup dalam arus modernisasi dan 
globalisasi, burasa' cenderung dipandang 
sebagai ikon budaya sekaligus simbol 
kearifan lokal yang harus dilestarikan, 
meskipun sering bersaing dengan preferensi 
k u l i n e r  m o d e r n .  Tra n s fo r m a s i  i n i 
memperlihatkan dinamika adaptasi budaya, 
dimana burasa' tetap menjadi en�tas 
relevan, tetapi dengan makna yang lebih 
fleksibel sesuai dengan horizon pengalaman 
�ap generasi. Hal ini juga menegaskan 
bahwa burasa' �dak sekadar dipahami 
sebagai hasil olahan pangan, melainkan 
arena relasi atau interaksi sosial yang 
kompleks, dimana iden�tas religius, tradisi 
lokal, dan dinamika global saling bertemu.

Jejak Islam dalam Tradisi Kuliner Lokal:
Signifikansi Burasa' pada Perayaan Hari Raya 
Masyarakat Bugis-Makassar

24



Dalam konteks antropologi kuliner, posisi 
burasa' menghadirkan sebuah novelty 
pen�ng: kuliner bukanlah en�tas pasif yang 
semata merepresentasikan budaya, 
melainkan aktor ak�f yang berperan dalam 
membentuk relasi sosial, memediasi 
interaksi antaranggota komunitas, dan 
menegosiasikan makna iden�tas. Burasa', 
melalui ritual kolek�f pembuatan dan 
konsumsinya, mereproduksi solidaritas 
sosial (social cohesion), memperkuat 
ukhuwah, dan mengar�kulasikan hubungan 
dialek�s antara Islam dan budaya lokal. 
Dengan demikian, kuliner dapat dipahami 
sebagai locus strategis dalam dinamika 
s o s i a l  M u s l i m  N u s a n t a r a ,  y a n g 

memperlihatkan bagaimana iden�tas 
komunal dikonstruksi, dinegosiasikan, dan 
dipertahankan.

Burasa' sebagai Simbol Iden�tas Budaya-
Religius

Dalam perspek�f teori iden�tas kultural, 
burasa' dapat dipandang sebagai cultural 
marker yang secara simbolik meneguhkan 
keunikan Muslim Bugis-Makassar. Ia 
berfungsi sebagai tanda dis�nk�f yang 
membedakan kelompok ini dari komunitas 
lain, sekaligus merelasikan posisi mereka di 
antara warisan adat Bugis-Makassar, norma 
keislaman universal, dan arus homogenisasi 

Tabel 2. Dimensi Makna Sosial-Budaya Burasa' dalam Perayaan Idulfitri Masyarakat Bugis-Makassar

Sumber: Analisis Penulis (2025)

Jejak Islam dalam Tradisi Kuliner Lokal:
Signifikansi Burasa' pada Perayaan Hari Raya 

Masyarakat Bugis-Makassar

25



global yang cenderung mengikis keragaman 
kuliner lokal.

Jika ditempatkan dalam lanskap kuliner 
Idulfitri Nusantara, burasa' memiliki posisi 
yang unik dibandingkan dengan ketupat di 
Jawa atau lontong di Sumatera. Meskipun 
sama-sama berfungsi sebagai makanan 
pokok penggan� nasi dalam perayaan, 
burasa' mengandung narasi berbeda 
melalui penggunaan santan dan bentuk 
persegi pipih yang terikat kuat. Simbolisme 
ini menegaskan ciri khas kuliner Bugis-
Makassar yang �dak sekadar mengadaptasi 
pola umum Idulfitri di Indonesia, tetapi juga 
menambahkan lapisan iden�tas kultural 
yang khas.

Di tengah homogenisasi pangan global, 
burasa' tetap dipertahankan sebagai 
iden�tas Muslim Bugis-Makassar. Prak�k 
kolek�f membuat burasa' menjelang 
Idulfitri  terus diwariskan, meskipun 
masyarakat semakin akrab dengan makanan 
instan dan produk kul iner modern. 
Kehadiran burasa' �dak hanya berfungsi 
sebagai nostalgia budaya, tetapi juga 
sebagai penanda resistensi  kultural 
terhadap arus globalisasi yang cenderung 
menyeragamkan selera pangan. Dalam 
konteks ini, burasa' berperan sebagai simbol 
k e b e r l a n j u t a n  i d e n � t a s  y a n g 
memungkinkan masyarakat Muslim Bugis-
Makassar tetap merawat keunikan religius-
budayanya sekaligus berpar�sipasi dalam 
modernitas global.

Dalam ranah food and religion studies, 
burasa' menghadirkan dimensi baru yang 
j a r a n g  t e r s e n t u h  d a l a m  l i t e r a t u r 
internasional: makanan perayaan Islam di 
Asia Tenggara sebagai wahana aktualisasi 
iman sekaligus pertautan iden�tas lokal. Jika 
studi sebelumnya cenderung mengkaji 
relasi agama dan makanan pada konteks 
ritual besar (seper� puasa, persembahan, 
atau larangan makanan), maka kasus 

burasa' memperlihatkan bahwa makanan 
Idulfitri dapat menjadi medium everyday 
religion yang memperkuat kohesi sosial 
sekaligus menyimbolkan integrasi Islam 
dengan tradisi lokal.

Gambar 2. Burasa' sebagai Medium Mul�dimensional
Sumber: Analisis Penulis (2025)

Lebih jauh, burasa' dapat dipahami sebagai 
m e d i u m  m u l � d i m e n s i o n a l  y a n g 
menghadirkan keterhubungan erat antara 
agama, budaya, dan iden�tas. Pada dimensi 
religius, burasa' mengandung simbolisme 
yang kaya. Bahan-bahan dasarnya—beras, 
santan, dan daun pisang—�dak hanya 
memenuhi kebutuhan biologis, tetapi juga 
merepresentasikan nilai-nilai spiritual 
dalam Islam. Beras melambangkan rezeki 
yang baik (ṭayyib), santan mencerminkan 
keberkahan dan kebersamaan, sementara 
daun pisang menjadi penanda perlindungan 
dan kesucian lahir-ba�n. Lebih dari sekadar 
“makanan halal” dalam penger�an fiqh, 
burasa' dapat dipandang sebagai “makanan 
Islami” yang memuat dimensi syukur (syukr) 
dan ukhuwah, sehingga se�ap proses 
pembuatannya sekaligus menjadi prak�k 
penginternalisasian iman.

Jejak Islam dalam Tradisi Kuliner Lokal:
Signifikansi Burasa' pada Perayaan Hari Raya 
Masyarakat Bugis-Makassar

26



Pada dimensi sosial-budaya, burasa' 
memainkan peran yang signifikan dalam 
memperkuat kohesi sosial masyarakat 
Bugis-Makassar. Tradisi berbagi burasa' 
pada Idulfitri, baik dalam lingkup keluarga 
i n � ,  k e r a b a t ,  m a u p u n  t e t a n g g a , 
mencerminkan nilai silaturahmi yang 
menjadi in� ajaran Islam. Dalam kerangka 
teori bonding social capital, burasa' 
berfungsi bukan hanya sebagai makanan 
yang dikonsumsi bersama, tetapi juga 
sebagai sarana distribusi simbolik yang 
memperluas solidaritas, memperteguh 
jaringan sosial, dan menumbuhkan rasa 
kebersamaan di tengah komunitas Muslim.

Sementara itu, pada dimensi iden�tas, 
burasa' menegaskan posisi Muslim Bugis-
Makassar dalam lanskap budaya Nusantara 
dan dunia Islam. Ia berfungsi sebagai 
cultural marker yang menegosiasikan 
iden�tas komunal di antara �ga ranah besar: 
ajaran Islam yang universal, tradisi lokal 
yang diwariskan turun-temurun, dan arus 
homogenisasi global yang terus mendesak. 
Iden�tas ini bersifat dinamis: bagi generasi 
tua, burasa' menyimpan memori kolek�f 
tentang kesederhanaan dan kebersamaan 
religius, sedangkan bagi generasi muda, 
burasa' tampil sebagai simbol heritage yang 
perlu dijaga di tengah penetrasi kuliner 
modern.

Dengan demikian, burasa' dapat dipandang 
bukan sekadar sebagai kuliner etnografis, 
melainkan sebagai artefak hidup yang 
m e m i l i k i  f u n g s i  e p i s t e m i k .  I a 
merepresentasikan integrasi agama, 
budaya, dan iden�tas dalam praksis sehari-
hari, serta menunjukkan bahwa agama �dak 
hanya diekspresikan melalui doktrin 
norma�f atau ritual formal, tetapi juga 
melalui ruang-ruang kultural yang paling 
in�m—salah satunya adalah makanan. 
Kontribusi teore�s dari kajian ini terletak 
pada penguatan pemahaman tentang 

agama sebagai realitas yang diwujudkan 
dalam keseharian, di mana kuliner berperan 
ak�f dalam membentuk, menegosiasikan, 
dan mereproduksi iden�tas Muslim baik di 
�ngkat lokal maupun dalam konteks global.

KESIMPULAN

Kajian ini menegaskan bahwa burasa', 
sebagai kuliner khas Bugis-Makassar, �dak 
dapat dipahami sekadar sebagai hidangan 
tradisional Idulfitri, melainkan sebagai 
m e d i u m  m u l � d i m e n s i o n a l  y a n g 
mengar�kulasikan nilai religius, sosial-
budaya, dan iden�tas. Pertama, dari sisi 
representasi nilai-nilai Islam, burasa' 
memuat simbolisme religius yang kuat 
melalui bahan dasar, proses pengolahan, 
dan  tata  cara  penya j iannya.  Beras 
merepresentasikan rezeki yang suci (rizqan 
ṭ a y y i b a n ) ,  s a n t a n  m e l a m b a n g k a n 
keberkahan (barakah) dan kebersamaan, 
sementara daun pisang menandai kesucian 
dan perlindungan. Proses pembuatan 
kolek�f dan penyajiannya pada Idulfitri 
menginternalisasikan nilai ta'āwun (tolong-
menolong), kesyukuran (syukr), ukhūwah 
Islāmiyah, ṣabr, iḥsān, dan itqān, sehingga 
menjadikan burasa'  bukan sekadar 
makanan halal, melainkan juga makanan 
Islami yang sarat makna spiritual.

Kedua, dalam konteks makna sosial-budaya, 
burasa' berfungsi sebagai sarana kohesi 
sos ia l  yang memperkuat  hubungan 
kekeluargaan, jaringan komunitas, dan 
solidaritas keagamaan. Prak�k berbagi dan 
konsumsi kolek�f pada Idulfitri menjadikan 
b u r a s a '  i n s t r u m e n  p e n � n g  b a g i 
terbentuknya bonding social capital, 
dimana tradisi kuliner sekaligus berperan 
sebagai medium komunikasi simbolik dan 
aktualisasi syiar Islam dalam ruang budaya 
Bugis-Makassar. Ke�ga, terkait iden�tas 
budaya-religius, burasa' menegaskan posisi 
Muslim Bugis-Makassar dalam lanskap 

Jejak Islam dalam Tradisi Kuliner Lokal:
Signifikansi Burasa' pada Perayaan Hari Raya 

Masyarakat Bugis-Makassar

27



kuliner Nusantara dan dunia Islam. Ia 
berfungsi sebagai cultural marker yang 
mengintegrasikan ajaran Islam dengan 
tradisi lokal, serta menegosiasikan iden�tas 
komunal di tengah arus globalisasi kuliner. 

Burasa'  menghadirkan wajah Is lam 
Nusantara yang kontekstual: religius, 
membumi, dan dinamis. Burasa' adalah 
artefak hidup yang merepresentasikan 
dialog harmonis antara Islam dan budaya 
lokal. Kontribusi teore�s kajian ini terletak 
pada penguatan perspek�f bahwa kuliner 

dapat menjadi locus interaksi agama dan 
budaya, sekal igus arena reproduksi 
iden�tas Muslim. Implikasi prak�snya, 
burasa' perlu dilestarikan bukan hanya 
sebagai warisan kuliner, tetapi juga sebagai 
media pendidikan kultural-religius yang 
relevan bagi generasi mendatang. Dengan 
demikian, burasa' memperkaya khazanah 
kul iner Nusantara dan memberikan 
sumbangan signifikan pada literatur 
antropologi Islam serta kajian food and 
religion studies di level global.

Jejak Islam dalam Tradisi Kuliner Lokal:
Signifikansi Burasa' pada Perayaan Hari Raya 
Masyarakat Bugis-Makassar

28



DAFTAR PUSTAKA

Anisa, A., Andriani, D., & Achmadi, N. S. (2022). Pengenalan Kue Basah Tradisional Suku Bugis 
Berbungkus Daun Pisang Sebagai Sajian Kebudayaan Kabupaten Soppeng Sulawesi 
Selatan. Home Journal., 4(1), 238–258.

Dewi, K. A. P. (2021). Kebijakan standardisasi kesehatan dan kebersihan dalam 
pengembangan wisata kuliner. Jurnal Yus��a, 15(1), 50–60.

Dharojah, R. W., Ibrahim, M., Kar�kasari, K., Sabilla, R., & Lestari, A. (2025). Konstruksi 
makna Jenang Sengkolo sebagai media komunikasi simbolik dalam ritual malam 
Suro di Desa Uteran, Kabupaten Madiun. Nusantara Hasana Journal, 5(2), 
703–712.

Harta�, D., & Karim, A. A. (2023). Iden�tas Kuliner Nusantara dalam Kumpulan Puisi Aku 
Lihat Bali Karya Mas Triadnyani. JENTERA: Jurnal Kajian Sastra, 12(1), 24–36.

Hidayat, S. (2024). Food and Religion: Eksplorasi Makanan dalam Tradisi Keagamaan. AG 
Publishing.

Hutabarat, L. B. R. F. W. M. (2015). Strategi Pengembangan Usaha Kuliner di Kota Malang 
Berbasis Ekonomi Krea�f. Jurnal Ekonomi Dan Studi Pembangunan (Journal of 
Economics and Development Studies), 7(1), 12–19.

Khalisah, N., Nur, F., & Yuliany, N. (2024). Eksplorasi etnomatema�ka pada makanan 
tradisional ka�risala suku bugis. JUPIKA: JURNAL PENDIDIKAN MATEMATIKA, 7(2), 
225–235.

Nugrahani, A., & Parela, K. A. (2022). Leksikalisasi pembungkus tradisional dari daun pisang: 
kajian etnoseman�k. Alinea: Jurnal Bahasa, Sastra Dan Pengajaran, 2(2), 148–159.

Primasari, A., & Siswojo, T. (2012). Promosi Kuliner Lokal sebagai Daya Jual Pariwisata 
Indonesia untuk Backpacker Asing. Visual Communica�on Design, 1(1), 179985.

Rahman, F. (2023). Jejak rasa nusantara: sejarah makanan Indonesia. Gramedia Pustaka 
Utama.

Raodah, R. (2024). Makna Filosofi Makanan Tradisional Bannang-Bannang pada Upacara 
Adat di Kabupaten Gowa. Pangadereng: Jurnal Hasil Peneli�an Ilmu Sosial Dan 
Humaniora, 9(1), 66–75.

Jejak Islam dalam Tradisi Kuliner Lokal:
Signifikansi Burasa' pada Perayaan Hari Raya 

Masyarakat Bugis-Makassar

29



R i s m a w i d i a w a � .  ( 2 0 2 0 ) .  Tr a d i s i  M a ' b u r a s a '  M e n j e l a n g  H a r i  R a y a . 
h�ps://kebudayaan.kemdikbud.go.id/bpnbsulsel/tradisi-maburasa-menjelang-
hari-raya/.

RRI.Co.Id. (2024). Mengenal Tradisi Ma'burasa, Merawat Nilai-nilai Leluhur Warga Bugis. 
h�ps://rri.co.id/kuliner/630515/mengenal-tradisi-ma-burasa-merawat-nilai-
nilai-leluhur-warga-bugis#:~:text=Burasa' terbuat dari beras yang,turun temurun 
di masyarakat Bugis.

Saiful, M. (2022). Makna Simbol dalam Perayaan Jepe Syura Sepuluh Muharram di Pulau 
Barrang Lompo Kecamatan Sangkarrang Kota Makassar. DEIKTIS: Jurnal 
Pendidikan Bahasa Dan Sastra, 2(4), 535–545.

Sari, N. (2018). Pengembangan ekonomi krea�f bidang kuliner khas Daerah Jambi. Jurnal 
Sains Sosio Humaniora, 2(1), 51–60.

Suci, C. (2021). Tradisi Kuliner Kue Khas Bugis dalam Pernikahan dari Generasi ke Generasi. 
Universitas Hasanuddin.

Sunaryo, N. A. (2019). Potensi Wisata Kuliner Di Indonesia: Tinjauan Literatur. Seminar 
Nasional Inovasi Dalam Peneli�an Sains, Teknologi Dan Humaniora-InoBali, 
235–242.

Tempo.Co. (2024). Mengenal Buras, Makanan Khas Bugis yang Mirip dengan Ketupat. 
h�ps://www.tempo.co/gaya-hidup/mengenal-buras-makanan-khas-bugis-yang-
mirip-dengan-ketupat-68973

Wachidah, L. R., Subandiyah, H., Indar�, T., Ahmadi, A., & Yohanes, B. (2025). Iden�tas 
Kolek�f dalam Cerita Rakyat Bertema Kuliner ASEAN: Kajian Gastronomi Sastra. 
GHANCARAN: Jurnal Pendidikan Bahasa Dan Sastra Indonesia, 7(1), 307–326.

Widi, H. (2020). Memaknai kesabaran dan kebersamaan pada kuliner buras dan langga. 
h�ps://www.dwipanews.com/2020/05/memaknai-kesabaran-dan-
kebersamaan-pada-kuliner-buras-dan-langga

Wijayan�, A. (2020). Wisata Kuliner sebagai strategi penguatan pariwisata di Kota 
Yogyakarta, Indonesia. Khasanah Ilmu-Jurnal Pariwisata Dan Budaya, 11(1), 74–82.

Jejak Islam dalam Tradisi Kuliner Lokal:
Signifikansi Burasa' pada Perayaan Hari Raya 
Masyarakat Bugis-Makassar

30



Pendahuluan

Tanjungbalai terletak di pesisir �mur 
Sumatera Utara, tepat di pertemuan Sungai 
Asahan dan Sungai Silau yang bermuara ke 
Selat Malaka. Letaknya yang strategis 
menjadikan kota ini tumbuh sebagai 
pelabuhan mari�m dengan karakter 
masyarakat yang terbuka dan dinamis. Sejak 
dahulu, sungai dan laut menjadi urat nadi 
kehidupan, tempat bertemunya budaya 
darat dan pesisir. Dari pelabuhan inilah 
kegiatan perdagangan, perikanan, dan 
p e r t u k a r a n  b u d a y a  b e r l a n g s u n g , 
membentuk iden�tas sosial yang akrab 
dengan kerja sama dan ketergantungan 
pada a lam.  Geografi yang khas  in i 
menumbuhkan kedekatan emosional antara 
manusia dan sumber pangannya.

L i n g k u n g a n  p e s i s i r  Ta n j u n g b a l a i 
menyediakan beragam hasil laut seper� 
aneka ikan, ikan teri, udang, ebi, kepi�ng, 
kepah, dan kerang yang menjadi bagian 
pen�ng dari konsumsi harian warga. 
Ak�vitas nelayan yang berlangsung hampir 
sepanjang tahun me

mbentuk pola hidup yang berpacu dengan 
r itme pasang surut laut.  Dari  hasi l 
tangkapan inilah ekonomi lokal bergerak 
melalui pasar tradisional dan pelabuhan 
ikan. Kemampuan masyarakat mengolah 
bahan laut menjadi beragam hidangan 
memperlihatkan kearifan ekologis dan 
kemampuan adaptasi terhadap lingkungan 
yang selalu berubah. Makanan bukan 
sekadar kebutuhan, tetapi juga medium 
ekspresi iden�tas dan kebersamaan.

Syafaruddin Marpaung, S.Pd.,M.Hum

SMA Negeri 2 Kota Tanjungbalai 2012

Bubur Podas: Cermin Identitas, Kebersamaan, 

dan Ketahanan Budaya Masyarakat Melayu Pesisir Tanjungbalai

31



Bagi masyarakat pesisir, kuliner �dak hanya 
berkaitan dengan rasa, tetapi juga menjadi 
cermin budaya. Se�ap hidangan lahir dari 
interaksi manusia dengan alam dan 
l i n g ku n ga n nya .  M e l a l u i  m a ka n a n , 
masyarakat mengekspresikan sejarah, nilai, 
dan cara hidup mereka. Tradisi memasak 
bersama, misalnya, bukan hanya kegiatan 
rumah tangga, melainkan ritual sosial yang 
mempererat solidaritas dan memperkuat 
rasa memiliki terhadap komunitas. Dari 
dapur bersama, lahir budaya gotong royong 
yang menjadi dasar kehidupan sosial 
masyarakat pesisir.

Di antara beragam kuliner pesisir Sumatera 
Utara, Bubur Podas menempa� posisi 
is�mewa di Tanjungbalai-Asahan. Hidangan 
ini sederhana namun kaya makna. Tidak 
seper� bubur umumnya yang berbahan 
beras, Bubur Podas memadukan umbi-
umbian, sayur, kacang-kacangan, serta hasil 
laut seper� teri, kerang dan udang dalam 
satu sajian. Perpaduan bahan darat dan laut 
ini melambangkan harmoni ekologi dan 
sosial masyarakat pesisir. Cita rasanya pedas 
dan hangat menghadirkan sensasi khas 
pesisir yang bersemangat dan terbuka, 
seolah merefleksikan kepribadian warga 
Tanjungbalai yang ramah dan penuh 

vitalitas.

Tradisi pembuatan Bubur Podas dijalankan 
secara gotong royong, terutama pada bulan 
Ramadan, ke�ka warga berkumpul untuk 
memasak dan berbagi hidangan ini kepada 
tetangga dan jamaah masjid. Nilai kerja 
kolek�f yang lahir dari dapur besar itu 
memperlihatkan bahwa Podas bukan hanya 
makanan, tetapi juga peris�wa sosial yang 
memperkuat ikatan antarwarga. Dalam 
konteks yang lebih luas, Bubur Podas 
merupakan simbol keberlanjutan budaya 
dan ketahanan pangan lokal yang berpijak 
pada semangat kebersamaan. Melalui 
kajian ini, Bubur Podas dipahami bukan 
sekadar warisan kuliner, melainkan cermin 
dari iden�tas, solidaritas, dan kearifan 
masyarakat Melayu pesisir Tanjungbalai.

Sejarah dan Transformasi Bubur Podas

Ta n j u n g b a l a i  d i ke n a l  s e b a ga i  ko ta 
pelabuhan di pesisir �mur Sumatera Utara, 
tempat bertemunya budaya Melayu, Batak, 
dan masyarakat pesisir Selat Malaka. 
Letaknya yang strategis di jalur perdagangan 
laut menjadikannya terbuka terhadap arus 
pertukaran budaya dan bahan pangan. Dari 
pelabuhan ini, rempah, hasil laut, serta 
bahan pokok mengalir ke pasar-pasar lokal 
dan dapur warga. Kondisi geografis dan 
sosial yang terbuka melahirkan tradisi 
kuliner yang kaya dan beragam. Di antara 
berbagai hidangan khas yang lahir dari 
interaksi tersebut, Bubur Podas menempa� 
posisi is�mewa sebagai simbol iden�tas dan 
kebersamaan masyarakat Melayu pesisir.

Menurut penuturan para tetua dan penjual 
legendaris, Bubur Podas telah dikenal sejak 
beberapa dekade lalu. Dahulu, makanan ini 
disajikan dalam acara-acara adat dan pada 
b u l a n  R a m a d a n  s e b a ga i  h i d a n ga n 
kehormatan. Tidak ada catatan tertulis 
tentang  asa lnya;  resep  dan tekn ik 
memasaknya diwariskan melalui prak�k 

Gambar 1. Sungai Asahan di Tanjungbalai, 
jalur utama kehidupan mari�m masyarakat pesisir 
yang melahirkan tradisi Bubur Podas. 
(Sumber: Wikimedia Commons, 2024)

Bubur Podas: Cermin Identitas, Kebersamaan, 

dan Ketahanan Budaya Masyarakat Melayu Pesisir Tanjungbalai

32



langsung di dapur keluarga. Se�ap generasi 
belajar dengan cara ikut serta dalam 
kegiatan memasak bersama. Tradisi lisan 
dan pengalaman kolek�f ini menjaga 
kesinambungan rasa dan makna Bubur 
Podas, menjadikannya bukan sekadar 
hidangan, tetapi arsip budaya yang hidup di 
tengah masyarakat pesisir.

Beberapa cerita lama menyebut bahwa 
Bubur Podas berakar dari tradisi jamuan di 
lingkungan bangsawan Melayu. Pada masa 
i t u ,  h i d a n g a n  i n i  m e n j a d i  s i m b o l 
kemakmuran dan kehormatan karena 
menggunakan banyak bahan dan rempah 
pilihan. Sajian beragam bahan dalam satu 
kuali besar menjadi lambang kelimpahan 
rezeki dan penghormatan terhadap tamu. 
Namun seiring waktu, cita rasa dan cara 
memasaknya menyebar ke masyarakat 
umum. Dari dapur istana, Bubur Podas 
berpindah ke dapur rakyat, berubah fungsi 
dari simbol kemewahan menjadi simbol 
kebersamaan yang inklusif.

Perubahan sosial ini memperlihatkan 
bagaimana ni la i -n i la i  budaya turut 
bertransformasi. Setelah masa kerajaan 
berlalu, masyarakat pesisir Tanjungbalai 
menjadikan Bubur Podas sebagai makanan 
bersama dalam kegiatan sosial  dan 
keagamaan. Ramadan menjadi puncak 

tradisi ini, ke�ka warga memasak dalam 
jumlah besar dan membagikan Podas 
sebagai takjil kepada siapapun tanpa 
memandang latar belakang. Pergeseran 
makna ini  menandai peral ihan dari 
eksklusivitas menjadi solidaritas, dari simbol 
status menjadi simbol kemanusiaan. Di 
se�ap kuali besar yang mendidih, warga 
menanak bukan hanya makanan, tetapi juga 
rasa kebersamaan.

Hingga kini, cita rasa Bubur Podas tetap 
dijaga oleh keluarga penjual legendaris di 
Tanjungbalai, terutama di kawasan Jalan 
Mangga yang se�ap Ramadan dipenuhi 
aroma rempah dan antrean warga. Proses 
memasak tradisional masih dipertahankan 
dengan bahan segar dan tanpa bahan 
instan. Harga seporsinya pun tetap 
terjangkau, berkisar antara Rp7.000 hingga 
Rp10.000, menjadikannya hidangan rakyat 
yang dapat dinikma� oleh semua kalangan. 
Lebih dari sekadar usaha kuliner, kegiatan ini 
merupakan bentuk tanggung jawab budaya 
untuk menjaga keaslian rasa dan nilai. 
Banyaknya bahan lebih dari empat puluh 
jenis menjadi simbol keberagaman dan 
harmoni sosial. Dalam satu kuali besar, 
masyarakat meracik semangat gotong 
royong, kerja sama, dan rasa syukur yang 
diwariskan lintas generasi.

Gambar 2. Ak�vitas penjual Bubur Podas di Tanjungbalai se�ap Ramadan, 
simbol ketekunan dan pelestarian tradisi kuliner masyarakat Melayu pesisir. 
(Sumber: Dokumentasi Is�mewa, 2024)

Bubur Podas: Cermin Identitas, Kebersamaan, 

dan Ketahanan Budaya Masyarakat Melayu Pesisir Tanjungbalai

33



Kini, Bubur Podas �dak hanya hidup di dapur 
dan pasar, tetapi juga di ruang digital dan 
fes�val budaya. Liputan media, video 
dokumenter, serta kegiatan pela�han 
memasak di sekolah memperkenalkan 
kembali tradisi ini kepada generasi muda. 
Dari dapur istana hingga dapur rakyat, dari 
pasar tradisional hingga media daring, 
p e r j a l a n a n  p a n j a n g  B u b u r  P o d a s 
m e n c e r m i n ka n  ke t a h a n a n  b u d aya 
masyarakat pesisir. Tradisi ini menunjukkan 
bahwa ke�ka rasa dan kebersamaan dijaga 
dengan cinta, ia �dak sekadar bertahan, 
tetapi terus memberi makna bagi iden�tas 
Tanjungbalai sebagai kota mari�m yang 
hangat, terbuka, dan berbudaya.

Bahan dan Proses Pembuatan Bubur Podas

Bubur Podas dikenal sebagai kuliner khas 
pesisir Tanjungbalai yang kaya bahan dan 
makna. Dalam satu sajian, terkumpul lebih 
dari empat puluh jenis bahan yang berpadu 
menciptakan harmoni rasa pedas, gurih, 
dan hangat. Keberagaman bahan ini 
mencerminkan kekayaan ekologi kota 
pelabuhan yang dianugerahi hasil bumi dan 
laut sekaligus. Filosofi “dari darat hingga 
laut” tercermin dalam se�ap sendok bubur, 
menandakan keterhubungan antara 
manusia dan alam yang memberinya 
kehidupan. Tradisi memasak Bubur Podas 
�dak hanya tentang kelezatan rasa, tetapi 
juga tentang kebersamaan, se�ap keluarga 
turut membawa sumbangan bahan sebagai 
wujud par�sipasi dalam kegiatan komunal, 
terutama pada bulan Ramadan.

Bahan utama Bubur Podas mencakup empat 
kelompok besar: umbi-umbian, sayuran, 
hasil laut, dan rempah. Umbi seper� ubi, 
talas, kentang, dan jagung memberikan 
tekstur lembut serta rasa manis alami. 
Aneka sayuran dari kebun sekitar seper� 
bayam, kangkung, kacang panjang, tauge, 
pakis, wortel, dan labu menambah warna 
serta kandungan gizi. Dari laut, ikan teri, 

udang, dan kerang menyumbang rasa asin 
khas pesisir yang mempertegas karakter 
ku l i n e r  m a r i � m .  S e m u a  b a h a n  i t u 
dipadukan dengan rempah seper� kunyit, 
temu pawoh, jahe, serai, lengkuas, cabai, 
bawang, ketumbar, dan lada hitam yang 
menghadirkan aroma pedas-hangat, ciri 
utama Bubur Podas. Ada pula anekaragam 
dedaunan lokal seper� daun kunyit muda, 
daun buas-buas, daun sikontut, daun 
kesum, daun jahe, dan daun pegaga yang 
memberi sentuhan aroma segar dan rasa 
khas Nusantara. Tidak ada takaran baku; 
kese imbangan rasa  d iukur  mela lu i 
pengalaman dan intuisi para peracik yang 
menakar bumbu dengan “rasa tangan” 
simbol kearifan lokal yang diwariskan turun-
temurun.

Gambar 3. Aneka dedaunan lokal seper� daun 
kunyit muda, buas-buas, kesum, dan pegaga 
yang digunakan dalam Bubur Podas. 
Se�ap daun memberi aroma dan cita rasa khas 
yang merefleksikan kearifan kuliner masyarakat pesisir. 
(Sumber: Dokumentasi Pribadi, 2024)

Bubur Podas: Cermin Identitas, Kebersamaan, 

dan Ketahanan Budaya Masyarakat Melayu Pesisir Tanjungbalai

34



Proses memasak Bubur Podas dilakukan 
secara gotong royong di dapur besar yang 
menjadi pusat interaksi sosial warga. Ibu-ibu 
m e ny i a p ka n  b u m b u ,  b a p a k- b a p a k 
mengatur api  dan logis�k,  pemuda 
membantu mengaduk adonan besar, dan 
anak-anak ikut belajar membantu orang tua. 
Kancah berdiameter satu meter diletakkan 
di atas tungku batu dengan api kayu bakar 
yang dijaga stabil. Semua bahan dimasukkan 
bertahap agar matang merata, sementara 
aroma rempah mulai menyebar ke udara, 
menandakan bubur hampir siap disajikan. 
Dalam suasana penuh tawa dan kerja sama, 
dapur komunal menjelma menjadi ruang 
sosial yang mempertemukan generasi dan 
memperkuat ikatan warga.

M e s k i p u n  m e n g g u n a k a n  m e t o d e 
tradisional, masyarakat Tanjungbalai tetap 
menjunjung �nggi prinsip kebersihan dan 
keamanan pangan. Semua bahan dicuci 
dengan air bersih, hasil laut direbus lebih 
dahulu, dan alat masak besar dibersihkan 
sebelum digunakan. Dapur yang terbuka 
diatur rapi agar tetap higienis dan nyaman. 
Kebiasaan ini menunjukkan bahwa kearifan 
lokal telah mengandung nilai-nilai keteli�an 

dan tanggung jawab yang sejalan dengan 
prinsip modern tentang keamanan pangan. 
Tradisi memasak bersama ini bukan hanya 
upaya mempertahankan cita rasa, tetapi 
j u g a  b e n t u k  d i s i p l i n  s o s i a l  d a n 
penghormatan terhadap alam serta sesama 
manusia.

Ke�ka Bubur Podas akhirnya matang, aroma 
pedas  dan gur ih  memenuhi  udara, 
mengundang warga untuk berkumpul 
menikma� hasil kerja bersama. Warna 
oranye kunyit berpadu dengan hijau sayuran 
dan kilau hasil laut menciptakan tampilan 
yang menggugah selera. Namun, keindahan 
sesungguhnya terletak pada maknanya: 
se�ap sendok Podas menjadi simbol 
kebersamaan dan keberagaman yang 
berpadu dalam harmoni. Rasa pedas 
melambangkan semangat dan keberanian 
masyarakat pesisir, sementara rasa hangat 
menggambarkan kasih dan keakraban yang 
mempersatukan mereka. Dengan demikian, 
Bubur Podas bukan hanya makanan 
tradisional, tetapi juga metafora hidup 
tentang solidaritas dan keseimbangan sosial 
masyarakat Tanjungbalai.

Gambar 4. Bubur Podas khas Tanjungbalai yang telah matang, memadukan lebih dari 
empat puluh bahan dari darat dan laut. Rasa pedas-hangatnya mencerminkan semangat 
dan kebersamaan masyarakat Melayu pesisir. 
(Sumber: Dokumentasi Pribadi, 2024)

Bubur Podas: Cermin Identitas, Kebersamaan, 

dan Ketahanan Budaya Masyarakat Melayu Pesisir Tanjungbalai

35



Nilai Sosial, Budaya, dan Iden�tas Komunal

Dapur Bubur Podas di Tanjungbalai bukan 

sekadar tempat memasak, tetapi ruang 

pertemuan sosial yang melampaui batas 

gender dan usia.  Di  sana, laki- laki , 

perempuan, pemuda, dan anak-anak 

bekerja berdampingan dalam suasana yang 

akrab dan penuh tawa. Ibu-ibu menjadi 

pemimpin rasa, bapak-bapak menjaga api 

dan logis�k, sementara generasi muda 

menyiapkan bahan dan belajar tanggung 

jawab sosial dari proses bersama. Dalam 

suasana itu, dapur berubah menjadi ruang 

belajar alami tempat nilai kerja sama, 

kesabaran, dan sal ing menghorma� 

diwariskan tanpa pengajaran formal.

Kebersamaan lintas usia menjadi salah satu 

ciri terkuat dari tradisi Bubur Podas. Orang 

tua berperan sebagai penjaga tradisi dan 

panutan kebijaksanaan, generasi muda 

menjadi tenaga utama, sedangkan anak-

anak menyerap nilai gotong royong dari 

kegiatan sehari-hari. Melalui kebersamaan 

itu, tumbuh rasa hormat dan keterikatan 

antargenerasi yang memperkuat kohesi 

sosial masyarakat pesisir. Bagi warga 

Tanjungbalai, memasak Bubur Podas bukan 

sekadar menyiapkan makanan, tetapi juga 

meneguhkan hubungan antarwarga dan 

menghidupkan nilai-nilai keluarga besar 

yang menyatukan komunitas.

Ramadan menjadi momentum paling sakral 

bagi tradisi Bubur Podas. Se�ap sore 

menjelang berbuka, aroma pedas dan 

hangat bubur ini memenuhi udara di pasar, 

masjid, dan gang kecil. Warga bergotong 

royong memasak dan membagikan takjil 

kepada siapa pun yang lewat, tanpa 

membedakan latar belakang. Ak�vitas ini 

�dak hanya menjadi ritual kuliner, tetapi 

juga wujud sedekah bersama dan rasa 

syukur yang mempererat hubungan sosial. 

Dalam semangkuk Bubur Podas tersimpan 

makna spiritualitas sosial, bahwa berbagi 

adalah ibadah dan kebersamaan adalah 

bentuk syukur yang paling nyata. 

Di luar bulan Ramadan, Bubur Podas juga 

hadir dalam berbagai momentum pen�ng 

masyarakat Melayu pesisir seper� kenduri, 

berzanji, hari Asyura, pernikahan, hingga 

acara penyambutan tamu. Kehadirannya 

menjadi simbol kelimpahan rezeki sekaligus 

Gambar 5. Bubur Podas yang disajikan dalam wadah individu pada berbagai 
acara kenduri dan pesta. Hidangan ini menjadi simbol kebersamaan dan 
rasa syukur masyarakat Melayu pesisir Tanjungbalai. 
(Sumber: Dokumentasi Pribadi, 2024)

Bubur Podas: Cermin Identitas, Kebersamaan, 

dan Ketahanan Budaya Masyarakat Melayu Pesisir Tanjungbalai

36



bentuk penghormatan bagi se�ap tamu 

yang datang. Jamuan ini mencerminkan 

karakter masyarakat Tanjungbalai yang 

terbuka, ramah, dan menjunjung �nggi nilai 

adab dalam se�ap pertemuan. Menyajikan 

Bubur Podas berar� menyambut tamu 

dengan ha� yang hangat serta berbagi 

kebahagiaan dalam kesederhanaan. 

Makanan in i  menjad i  bahasa  yang 

m e n y a t u k a n ,  m e m p e r k u a t  t ra d i s i 

silaturahmi, dan menjaga keharmonisan 

sosial di tengah perubahan zaman.

Lebih dari sekadar hidangan, Bubur Podas 

telah menjelma menjadi ikon iden�tas 

budaya masyarakat Tanjungbalai–Asahan. 

Dalam se�ap prosesnya berpadu unsur 

eko log i ,  sos ia l ,  dan  sp i r i tua l  yang 

membentuk karakter khas masyarakat 

pesisir: pedas yang berani, hangat yang 

penuh kasih, dan beragam bahan yang 

bersatu dalam harmoni.  Tradis i  in i 

mengajarkan bahwa kekuatan budaya �dak 

hanya terletak pada resep, tetapi pada nilai 

kebersamaan yang menjaganya tetap hidup. 

Selama Bubur Podas terus dimasak dan 

dibagikan, selama itu pula iden�tas Melayu 

pesisir akan tetap harum seper� aroma 

rempahnya yang menyebar hingga ke ha� 

se�ap warga.

Rekomendasi Pelestarian dan Revitalisasi 

Bubur Podas kini �dak hanya dikenal sebagai 

kuliner khas Tanjungbalai, tetapi juga 

sebagai simbol iden�tas masyarakat Melayu 

p e s i s i r  ya n g  ra m a h ,  t e r b u ka ,  d a n 

menjunjung adab. Tradisi memasak dan 

berbagi bubur ini merepresentasikan nilai-

nilai hidup masyarakat yang menghorma� 

sesama, menjaga kebersamaan, dan hidup 

selaras dengan alam. Namun, modernisasi 

dan gaya hidup individualis�k mulai 

menggeser kebiasaan gotong royong yang 

menjadi jiwa tradisi ini. Oleh karena itu, 

pelestarian Bubur Podas perlu dilakukan 

s e c a r a  a d a p � f ,  � d a k  s e k a d a r 

mempertahankan resep dan rasa, tetapi 

juga menjaga semangat kebersamaan yang 

menjadi napas sosial masyarakat pesisir.

Upaya pelestarian harus berakar pada 

masyarakat itu sendiri. Tradisi ini hanya akan 

bertahan bila warga Tanjungbalai menjadi 

pelaku utama, bukan sekadar penonton 

budaya mereka sendiri.  Pendekatan 

par�sipa�f perlu diterapkan dengan 

melibatkan berbagai pihak seper� tokoh 

adat, guru, pemuda, pelaku UMKM, hingga 

lembaga pemerintah. Kolaborasi lintas 

sektor ini dapat memperkuat fondasi 

pelestarian agar tradisi Bubur Podas �dak 

hanya dikenang, tetapi terus dihidupi 

sebagai kekuatan sosial dan ekonomi lokal. 

Dengan rasa memiliki yang tumbuh di se�ap 

lapisan masyarakat, Bubur Podas akan tetap 

menjadi simbol persatuan dan kebanggaan 

bersama.

Pendidikan menjadi jalur strategis untuk 

menanamkan nilai budaya sejak dini. Bubur 

Podas dapat diintegrasikan ke dalam 

muatan lokal sekolah melalui kegiatan riset 

kecil, wawancara dengan “ibu dapur”, atau 

penyusunan portofolio resep. Kegiatan 

lintas disiplin juga dapat dikembangkan: 

pelajaran IPA membahas kandungan gizi dan 

bahan pangan lokal, IPS menelusuri sejarah 

masyarakat pesisir, sementara Bahasa 

Indonesia mengasah kemampuan menulis 

esai budaya. Dengan demikian, sekolah 

menjadi ruang hidup baru bagi tradisi Bubur 

Podas, tempat ilmu pengetahuan berpadu 

dengan nilai-nilai lokal, dan pendidikan 

Bubur Podas: Cermin Identitas, Kebersamaan, 

dan Ketahanan Budaya Masyarakat Melayu Pesisir Tanjungbalai

37



karakter tumbuh melalui pengalaman 

nyata.

Selain pendidikan, fes�val dan kegiatan 

publik dapat menjadi medium revitalisasi 

y a n g  m e n a r i k  d a n  p a r � s i p a � f . 

Penyelenggaraan Fes�val Podas se�ap pra-

Ramadan, misalnya, dapat memadukan 

demo masak komunal, lomba dokumentasi 

budaya, dan pameran foto sejarah kuliner. 

Fes�val semacam ini bukan hanya ajang 

hiburan, tetapi juga sarana regenerasi 

pelaku budaya dan promosi pariwisata 

kuliner daerah. Keterlibatan pelajar, pelaku 

U M K M ,  d a n  w i s a t a w a n  a k a n 

menumbuhkan semangat baru bahwa 

tradisi ini bukan warisan masa lalu, 

melainkan energi sosial yang terus hidup 

dan menginspirasi masa depan.

Digitalisasi juga menjadi langkah pen�ng 

dalam menjaga keberlanjutan tradisi di era 

modern. Pembuatan repositori daring yang 

memuat resep, video, dan foto proses 

memasak dapat menjadi arsip budaya yang 

mudah diakses masyarakat luas. Inovasi 

seper� QR recipe di tempat fes�val, rumah 

ibadah, atau museum kota membuka 

peluang promosi yang lebih luas. Melalui 

media digital dan par�sipasi generasi muda 

di dunia konten krea�f, Bubur Podas dapat 

dikenal lintas daerah bahkan lintas negara. 

Tradisi ini �dak lagi hanya hidup di dapur, 

tetapi juga di ruang digital, menjadi warisan 

budaya yang dinamis dan berdaya jangkau 

global.

Keberhasilan pelestarian Bubur Podas 

bergantung pada sinergi antara masyarakat, 

lembaga pendidikan, pemerintah, dan 

m e d i a .  P e m e r i n t a h  d a e ra h  d a p a t 

memperkuat posisi Bubur Podas melalui 

penetapan sebagai Warisan Budaya 

Takbenda (WBTb), sekaligus mendorong 

pengembangan ekonomi krea�f berbasis 

kuliner. Ke�ka tradisi ini diakui, didukung, 

dan dihidupi bersama, Bubur Podas �dak 

hanya menjadi ikon kuliner, tetapi juga 

simbol ketahanan sosial dan kebanggaan 

budaya. Melestarikannya berar� menjaga 

denyut kebersamaan dan rasa syukur yang 

telah diwariskan turun-temurun. Sebuah 

pengingat bahwa dari semangkuk bubur, 

lahir iden�tas, solidaritas, dan harapan 

masa depan.

Penutup

Bubur Podas bukan sekadar makanan 

tradisional, melainkan simbol iden�tas 

masyarakat Melayu pesisir Tanjungbalai 

yang lahir dari hubungan harmonis antara 

manusia,  alam, dan budaya.  Dalam 

semangkuk bubur yang tampak sederhana, 

ters impan sejarah panjang tentang 

kehidupan mari�m, nilai spiritual, dan 

semangat  kebersamaan yang te lah 

diwariskan lintas generasi. Dari bahan-

bahan lokal yang diambil dari darat dan laut 

hingga cara memasaknya yang dilakukan 

bersama-sama, semuanya mencerminkan 

karakter masyarakat pesisir yang terbuka, 

ramah, dan penuh rasa syukur. Bubur Podas 

menjadi penanda bahwa kuliner dapat 

berfungsi sebagai medium untuk mengenali 

ja� diri dan meneguhkan rasa kebersamaan.

Di balik proses memasaknya yang komunal, 

Bubur Podas merefleksikan nilai sosial yang 

kuat: gotong royong, kesetaraan, dan 

solidaritas. Ak�vitas memasak bersama 

m e l i b a t k a n  s e l u r u h  w a r g a  t a n p a 

memandang usia, profesi, atau status sosial. 

Masing-masing berkontribusi sesuai 

kemampuan, menjadikan dapur komunal 

Bubur Podas: Cermin Identitas, Kebersamaan, 

dan Ketahanan Budaya Masyarakat Melayu Pesisir Tanjungbalai

38



s e b a ga i  r u a n g  b e l a j a r  s o s i a l  ya n g 

mengajarkan keikhlasan dan rasa tanggung 

jawab. Selain itu, Bubur Podas juga 

m e n c e r m i n k a n  k e c e r d a s a n  l o k a l 

masyarakat pesisir dalam mengelola 

sumber daya pangan. Pemanfaatan bahan 

nonberas seper� umbi-umbian, sayur, dan 

hasil laut menjadi wujud nyata diversifikasi 

pangan yang berkelanjutan, sekaligus model 

ketahanan pangan berbasis nilai budaya dan 

ekologi lokal.

Pelestarian Bubur Podas di tengah arus 

modernisasi menuntut kolaborasi lintas 

generasi dan lembaga. Pemerintah, sekolah, 

komunitas, dan masyarakat perlu bersinergi 

menjaga tradisi ini melalui pendidikan, 

fes�val, dan digitalisasi agar tetap relevan 

bagi masa kini. Melestarikan Bubur Podas 

berar� menjaga harmoni sosial sekaligus 

merawat rasa syukur yang tumbuh dari akar 

budaya pesisir. Tradisi ini mengingatkan 

bahwa nilai-nilai besar sering lahir dari hal-

hal sederhana dari aroma rempah yang 

mengepul di dapur, dari tawa di sekitar kuali 

besar, dan dari semangat berbagi yang tulus. 

Karena itu, menjaga Bubur Podas seja�nya 

adalah menjaga iden�tas kita sebagai 

bangsa yang hangat, gotong royong, dan 

berbudaya.

Bubur Podas: Cermin Identitas, Kebersamaan, 

dan Ketahanan Budaya Masyarakat Melayu Pesisir Tanjungbalai

39



SUMBER BACAAN

Balai Pelestarian Nilai Budaya Sumatera Utara. (2019). Tradisi Kuliner Melayu Pesisir 
Sumatera Utara. Medan: Kemdikbud.

Ensiklopedi Makanan Nusantara. (2018). Jakarta: Balitbangbud Kemdikbud.

Wawancara dengan beberapa Ibu penjual  Bubur Podas di  Jalan Mangga,                    
Tanjungbalai (2025).

Bubur Podas: Cermin Identitas, Kebersamaan, 

dan Ketahanan Budaya Masyarakat Melayu Pesisir Tanjungbalai

40



Pendahuluan: 
Pangan Sebagai Ja� Diri Bangsa

Pangan, dalam esensinya, jauh melampaui 
sekadar pemenuhan kebutuhan biologis 
untuk bertahan hidup. Ia adalah sebuah 
arsip hidup, sebuah narasi cair yang 
merekam jejak peradaban, sistem nilai, 
kearifan ekologis, dan pada puncaknya, 
iden�tas sebuah komunitas (Khomsan et al., 
2022) (Setyaningrum, 2022). Se�ap suap 
makanan tradisional membawa serta gema 
sejarah para leluhur, se�ap resep adalah 
transmisi pengetahuan lintas generasi, dan 
se�ap ritual makan adalah penegasan ikatan 
sosial. Dalam konteks inilah, tema “Pangan 
Lokal, Iden�tas Kita” menjadi begitu relevan 
untuk  d i renungkan d i  tengah  arus 
globalisasi yang cenderung menyeragamkan 

selera dan mengancam keberagaman haya� 
(Asis et al., 2019).

Sulawesi Selatan merupakan salah satu 
panggung gastronomi paling kaya di 
Nusantara.  Wilayah ini  dianugerahi 
kekayaan kul iner  yang �dak hanya 
memanjakan lidah, tetapi juga sarat akan 
makna filosofis dan historis. Hidangan-
hidangan ikonik seper� Coto Makassar, Sop 
Konro, dan Pallubasa bukan sekadar produk 
kuliner, melainkan simbol budaya yang 
mengisahkan keberanian, percampuran 
budaya di jalur rempah, hingga struktur 
sos ia l  masyarakatnya (Kadir,  2025) 
(Mistriani et al., 2021). Bahan-bahan dasar 
seper� pisang, kelapa, gula merah, dan 
beras, dalam tradisi Bugis-Makassar, bahkan 

Pardomuan Robinson Sihombing
BPS-Statistics Indonesia

robinson@bps.go.id

Tawaro, Nadi Kehidupan Tana Luwu:
Merajut Kembali Identitas Pangan yang Terlupakan

41



dianggap sebagai representasi simbolis dari 
siklus dan kekuatan kehidupan itu sendiri 
(Nugraha, 2022). Filosofi ini terwujud dalam 
berbagai penganan adat, di mana bentuk, 
bahan, dan cara penyajiannya mengandung 
doa dan harapan yang mendalam (Raodah, 
2024).

Namun, di antara gemerlap kuliner urban 
yang telah mendunia tersebut, tersimpan 
sebuah iden�tas pangan yang lebih purba, 
lebih fundamental, namun kini kian 
terpinggirkan. Dari panorama kuliner 
Sulawesi Selatan yang luas, tulisan ini akan 
menukik lebih dalam ke jantung Tana Luwu, 
sebuah wilayah historis yang pernah 
menjadi pusat salah satu kerajaan tertua di 
Sulawesi (Bappelitbangda Sulawesi Selatan, 
2018). Di sanalah iden�tas pangan seja� 
masyarakatnya berakar pada sebatang 
pohon kehidupan: sagu, atau yang dikenal 
dalam bahasa lokal sebagai Tawaro.

Tawaro bukan sekadar sumber karbohidrat 
alterna�f bagi masyarakat Luwu, melainkan 
fondasi peradaban, pilar kedaulatan 
pangan, dan manifestasi iden�tas budaya 
yang mendalam. Melalui studi kasus sagu di 
Tana Luwu, kita dapat menyaksikan secara 
nyata dinamika kompleks antara pangan 
l o k a l  d a n  i d e n � t a s  d i  e r a 
kontemporer—sebuah kisah tentang 
warisan yang agung, tantangan zaman yang 
mengancam, dan secercah harapan untuk 
revitalisasi. Ini adalah upaya untuk merajut 
kembali benang-benang iden�tas pangan 
yang nyaris terlupakan, sebelum ia benar-
benar sirna ditelan zaman.

Jejak Historis Tawaro: Pangan Utama 
Kedatuan Luwu

Jauh sebelum beras menjadi komoditas 
pangan utama dan mendominasi piring saji 
masyarakat Indonesia, sagu telah menjadi 
tulang punggung kehidupan bagi banyak 

komunitas di Nusantara, �dak terkecuali di 
Tana Luwu. Analisis arkeologis bahkan 
menunjukkan bahwa sagu (Metroxylon 
sagu) telah menjadi makanan naba� 
dominan di Sulawesi Selatan sejak masa pra-
Islam (Suroto et al., 2023). Catatan sejarah 
dan tradisi lisan menegaskan bahwa Tawaro 
adalah makanan pokok bagi masyarakat 
u m u m  d i  w i l aya h  Ke d at u a n  L u w u , 
sementara beras pada masa itu berstatus 
sebagai pangan eksklusif yang hanya 
dinikma� oleh kalangan bangsawan dan 
para pembesar kerajaan. Ketergantungan 
pada sagu ini bukan tanpa alasan; ia tumbuh 
melimpah secara alami di lahan-lahan basah 
Tana Luwu, menyediakan sumber energi 
yang andal dan tak kenal musim (Hamid et 
al., 2019).

Kemandirian pangan yang ditopang oleh 
sagu ini menjadi fondasi bagi salah satu 
filosofi agung Kerajaan Luwu: “Wanua 
Mappatuo Naewai Alena”, yang berar� 
"negeri yang menghidupi dan mampu 
memberdayakan dirinya sendiri". Filosofi ini 
mencerminkan sebuah kedaulatan pangan 
yang paripurna, di mana kerajaan �dak 
bergantung pada pasokan dari luar untuk 
memenuhi kebutuhan dasar rakyatnya. 
Dengan demikian, sagu bukan hanya 
sekadar makanan, melainkan pilar utama 
yang menopang kemandirian dan stabilitas 
poli�k kerajaan. Bahkan, pada masa lalu, 
terdapat "Sagu Datu", yaitu lahan sagu milik 
kerajaan yang pengelolaannya diatur oleh 
pemerintah untuk diberikan kepada 
masyarakat yang �dak mampu (Mulyadi, 
2017).

Signifikansi strategis sagu bahkan tercatat 

dalam salah satu keputusan geopoli�k 

terpen�ng dalam sejarah Kedatuan Luwu. 

Pada abad ke-16, pusat pemerintahan 

kerajaan dipindahkan ke Pa�mang di 

wilayah Malangke. Salah satu per�mbangan 

42

Tawaro, Nadi Kehidupan Tana Luwu:

Merajut Kembali Identitas Pangan yang Terlupakan



utama di balik perpindahan ini adalah 

potensi sagu yang luar biasa di wilayah 

tersebut, yang diperkirakan mampu 

menyuplai kebutuhan pangan bagi sekitar 

14.500 jiwa penduduk ibu kota. Keputusan 

ini menunjukkan bahwa para pemimpin 

Luwu di masa lalu memiliki pemahaman 

mendalam tentang ketahanan pangan 

sebagai aset strategis negara. Sagu �dak 

dipandang sebagai komoditas pertanian 

biasa, melainkan sebagai sumber daya vital 

y a n g  m e n e n t u k a n  k e k u a t a n  d a n 

ke b e r l a n j u ta n  s e b u a h  p e ra d a b a n . 

Hilangnya sentralitas sagu di era modern, 

oleh karena itu, bukan hanya pergeseran 

pola konsumsi, tetapi juga sebuah amnesia 

kolek�f terhadap prinsip fundamental 

kemandirian yang pernah menjadi sumber 

kekuatan kawasan ini.

Pohon Kehidupan: Etnotani dan Kearifan 
Lokal Sagu

Bagi masyarakat adat Luwu, pohon sagu 

(Metroxylon sagu) bukanlah sekadar 

tanaman penghasil pa�, melainkan "pohon 

kehidupan" yang se�ap bagiannya memiliki 

n i la i  dan fungs i .  Kear i fan lokal  in i 

m e n c e r m i n k a n  s e b u a h  fi l o s o fi 

keberlanjutan yang mendalam, di mana 

�dak ada satu pun bagian dari pohon yang 

terbuang sia-sia (zero-waste) (Haruna et al., 

2022). Pa�nya diolah menjadi makanan 

pokok; daunnya yang kokoh dianyam 

menjadi atap rumah yang sejuk dan tahan 

lama; pelepahnya yang kuat dimanfaatkan 

sebagai dinding, rakit, hingga perkakas 

rumah tangga; batangnya yang tersisa 

menjadi kayu bakar atau bahan lantai; 

bahkan ampas hasil olahannya pun masih 

berguna sebagai pakan ternak atau media 

t a n a m  ( H a r u n a  e t  a l . ,  2 0 2 2 ) ; 

(Bappelitbangda Sulawesi Selatan, 2018). 

Pemanfaatan holis�k ini menunjukkan 

hubungan simbiosis antara manusia dan 

alam, di mana alam menyediakan segala 

kebutuhan dan manusia membalasnya 

dengan rasa hormat dan efisiensi.

Jantung dari budaya sagu ini adalah tradisi 

pengolahannya yang bersifat komunal, yang 

dikenal dengan sebutan massampe. 

Massampe lebih dari sekadar proses teknis 

untuk mengekstrak pa�; ia adalah sebuah 

ritual sosial yang merekatkan ikatan 

kekeluargaan dan komunitas. Dalam tradisi 

ini, terdapat pembagian kerja yang jelas 

namun fleksibel. Kaum laki-laki biasanya 

bertanggung jawab atas pekerjaan fisik yang 

berat, seper� menebang pohon sagu dan 

menokok empulurnya menggunakan alat 

tradisional bernama sampe atau bakung 

(Mulyadi, 2017). Sementara itu, kaum 

perempuan dan anggota keluarga lainnya 

b e r p e r a n  d a l a m  p r o s e s  m e m e r a s 

(mapperra') dan menyaring sari pa� sagu 

dari ampasnya.

Proses  komunal  in i  ada lah  sebuah 

"teknologi sosial" yang efek�f untuk 

memperkuat kohesi. Ia menjadi ruang untuk 

berinteraksi, berbagi cerita, dan gotong 

royong, yang pada akhirnya memperkokoh 

solidaritas sosial. Namun, modernisasi yang 

memperkenalkan mesin parut sejak era 

1980-an telah membawa dilemma. Di satu 

sisi, mekanisasi secara dras�s meningkatkan 

efisiensi dan volume produksi. Di sisi lain, ia 

berisiko menggerus esensi komunal dari 

tradisi massampe, mengubahnya dari 

ak�vitas gotong royong menjadi hubungan 

kerja yang lebih individualis�s dan berbasis 

upah. Ini adalah cerminan dari tantangan 

y a n g  l e b i h  b e s a r :  b a g a i m a n a 

menyeimbangkan kemajuan ekonomi 

dengan pelestarian modal sosial dan budaya 

yang tak ternilai harganya.

43

Tawaro, Nadi Kehidupan Tana Luwu:

Merajut Kembali Identitas Pangan yang Terlupakan



Cita Rasa Iden�tas: Sagu di Piring Saji Masa 
Kini

Keberadaan sagu sebagai iden�tas Tana 
Luwu paling nyata terasa di atas piring saji. 
Dari empulur pohon yang sederhana, lahir 
beragam kreasi kuliner yang �dak hanya 
mengenyangkan tetapi juga menjadi 
penanda budaya yang khas. Hidangan-
hidangan ini adalah buk� nyata versa�litas 
sagu yang mampu beradaptasi dalam 
berbagai bentuk, rasa, dan fungsi sosial.

Ikon utama dari gastronomi sagu Luwu 
adalah Kapurung. Hidangan ini sekilas mirip 
dengan papeda dari Indonesia Timur, 
namun memiliki karakter yang unik. 
Kapurung disajikan dalam bentuk bulatan-
bulatan kecil sagu yang disiram dengan kuah 
kaya rempah, yang sering kali bercita rasa 
asam segar, dan dilengkapi dengan aneka 
sayuran rebus seper� jantung pisang, 
bayam, dan jagung, serta lauk berupa ikan 
atau daging (Aminah, 2023) (Isman, 2022). 
Kapurung bukan hanya makanan sehari-
hari, tetapi juga hidangan wajib dalam 
berbagai acara keluarga dan perayaan adat, 
berfungsi sebagai simbol kebersamaan dan 
kehangatan (Rahayu, 2021).

Selain Kapurung, ada pula Dange, yaitu 
lempengan sagu yang dipanggang dalam 
cetakan tanah liat. Bertekstur renyah dan 
padat, Dange berfungsi sebagai penggan� 
n a s i  y a n g  p r a k � s ,  a w e t ,  d a n 
mengenyangkan (Rahayu, 2021). Ada juga 
Sinole, sagu yang disangrai dengan kelapa 
parut hingga gurih, dan Lanya', kue sagu 
manis yang legit, yang menunjukkan bahwa 
sagu juga mampu menjelma menjadi 
penganan yang lezat (Rahayu, 2021).

Menghadapi tantangan zaman, sagu �dak 
�nggal diam. Gelombang inovasi mulai 
m u n c u l  s e b a g a i  u p a y a  u n t u k 
menerjemahkan warisan kuliner ini ke 
dalam bahasa yang dipahami oleh generasi 

muda dan pasar yang lebih luas. Upaya 
adaptasi ini merupakan strategi vital untuk 
kelangsungan budaya sagu. Di Luwu Utara, 
muncul inovasi seper� Buroncong Tabaro, 
sebuah adaptasi kue tradisional buroncong 
yang biasanya terbuat dari tepung terigu, 
kini menggunakan sagu sebagai bahan dasar 
utama, menjadikannya lebih ekonomis 
tanpa mengorbankan rasa (Salju et al., 
2021). Inovasi lain yang tak kalah menarik 
adalah pengembangan mie sagu, kerupuk 
sagu, hingga boba sagu yang menyasar 
segmen pasar milenial (Asriani et al., 
2022);(Suryani, 2022). Kue-kue modern 
seper� cake sagu dan kue kering tradisional 
yang dimodernisasi seper� Bagea juga 
semakin populer  (Mailoa & H. Tulalessy, 
2022) (Kolaborasi Iklim Tim, 2024). Inovasi-
inovasi ini bukanlah bentuk pelunturan 
tradisi, melainkan sebuah adaptasi dinamis 
yang esensial untuk memas�kan tawaro 
tetap relevan, dicintai, dan terus hidup di 
masa depan.

Warisan yang Memudar: Tantangan 
Modernisasi dan Alih Fungsi Lahan

Di balik kekayaan sejarah dan kulinernya, 
masa depan sagu di Tana Luwu diselimu� 
oleh tantangan yang serius. Ancaman 
terbesar datang dari pergeseran paradigma 
pangan nasional yang sangat terpusat pada 
beras. Program swasembada pangan yang 
selama puluhan tahun mengedepankan 
beras, atau dikenal sebagai "beras-isasi", 
secara sistema�s telah memarginalkan 
pangan lokal lainnya, termasuk sagu 
(Bappelitbangda Sulawesi Selatan, 2018). 
Hegemoni beras ini �dak hanya mengubah 
pola konsumsi, tetapi juga merasuk ke 
dalam tatanan sosial-budaya, menciptakan 
persepsi bahwa sagu adalah makanan kelas 
dua, pangan orang miskin, atau makanan di 
masa paceklik (Hadun, 2012). S�gma ini 
secara perlahan mengikis kebanggaan 

44

Tawaro, Nadi Kehidupan Tana Luwu:

Merajut Kembali Identitas Pangan yang Terlupakan



budaya dan menurunkan minat generasi 
m u d a  u n t u k  m e n g o n s u m s i  d a n 
membudidayakan sagu.

Dampak dari devaluasi budaya dan ekonomi 
ini sangat nyata: hutan-hutan sagu yang 
dulunya merupakan lumbung pangan alami 
kini berada di bawah ancaman alih fungsi 
lahan yang masif  (Hadun, 2012). Ke�ka nilai 
ekonomi sagu dianggap rendah, lahan sagu 
menjadi  rentan dikonvers i  menjadi 
perkebunan komoditas lain yang dianggap 
lebih menguntungkan, seper� kelapa sawit, 
atau untuk pembangunan infrastruktur. 
Fenomena in i  menciptakan sebuah 
lingkaran setan yang merusak: kebijakan 
pangan yang bias beras menurunkan nilai 
budaya dan ekonomi sagu, yang kemudian 
memicu konversi lahan. Konversi lahan 
mengurangi ketersediaan sagu, yang pada 
gilirannya semakin memperkuat status 
m a r j i n a l nya  d a l a m  p o l a  ko n s u m s i 
masyarakat (Mulyadi, 2017).

Data  sta�s�k menunjukkan betapa 
rentannya kondisi ini. Meskipun data sagu 
sering kali �dak konsisten dan bahkan 
sempat hilang dari beberapa publikasi 
sta�s�k resmi—sebuah indikasi dari 
pengabaian sistemik—angka yang tersedia 
cukup untuk menunjukkan tren yang 
mengkhawa�rkan (Mulyadi, 2017).

Tabel di bawah menunjukkan fluktuasi pada 
luas lahan dan produksi dalam periode yang 
singkat, mengindikasikan ke�dakstabilan 
dan kurangnya perlindungan terhadap 
ekosistem sagu.  Penyusutan lahan, 
meskipun tampak kecil dalam persentase, 
m e r u p a k a n  s i n y a l  b a h a y a  b a g i 
keberlanjutan sumber daya gene�k dan 
kearifan lokal yang melekat padanya. Jika 
tren ini �dak dibalikkan, warisan pangan 
Tana Luwu ini berisiko �nggal menjadi 
catatan kaki dalam buku sejarah.

Jalan Revitalisasi: Meneguhkan Kembali 
Sagu sebagai Pangan Masa Depan

Meskipun menghadapi tantangan berat, 
harapan untuk masa depan sagu belum 
padam. Kesadaran akan pen�ngnya 
diversifikasi pangan dan ketahanan iklim 
mulai mendorong berbagai pihak untuk 
menoleh kembali pada potensi Tawaro. Kini, 
jalan revitalisasi tengah dirin�s melalui 
sinergi antara kebijakan pemerintah, inovasi 
riset, dan inisia�f komunitas.

Pemerintah, baik di �ngkat pusat maupun 

d a e ra h ,  te l a h  m u l a i  m e n u n j u k ka n 

komitmennya. Kementerian Pertanian 

meluncurkan program strategis "Sagunesia" 

(Sagu untuk Indonesia) yang bertujuan 

untuk mengembangkan sagu dari hulu ke 

Tahun Produksi (Ribu Ton)Luas Lahan (Ribu Hektare)

2019

2020

2021

3.825

3.776

3.826

3.136

2.964

3.026

Tabel 1. Es�masi Luas Lahan dan Produksi Sagu di Sulawesi Selatan (2019-2021)

Sumber: Diolah dari data Badan Pusat Sta�s�k (BPS) (Apzari, 2024).

45

Tawaro, Nadi Kehidupan Tana Luwu:

Merajut Kembali Identitas Pangan yang Terlupakan



hilir, mulai dari bantuan unit pengolahan 

h a s i l  u nt u k  ke l o m p o k  ta n i  h i n g ga 

mendorong pengembangan produk 

turunan seper� gula cair dan bioethanol 

(Direktorat Jenderal Perkebunan, 2022). Di 

Sulawesi Selatan, pemerintah provinsi juga 

secara ak�f menggenjot promosi pangan 

lokal berbasis sagu sebagai langkah 

an�sipasi terhadap krisis pangan global. 

Lembaga riset seper� Badan Riset dan 

Inovasi Nasional (BRIN) turut berperan 

pen�ng dalam mendorong inovasi teknologi 

pengolahan dan pemanfaatan sagu untuk 

meningkatkan nilai tambahnya (BRIN, 

2024).

Momentum ini harus dimanfaatkan untuk 

mengubah narasi tentang sagu. Sagu 

bukanlah pangan masa lalu, melainkan 

"pangan cerdas" untuk masa depan. 

Kemampuannya untuk tumbuh subur di 

lahan marj inal  yang tergenang a ir, 

ketahanannya terhadap hama, serta siklus 

panennya yang �dak bergantung pada 

musim menjadikannya tanaman yang 

sangat  res i l ien  da lam menghadapi 

perubahan iklim (Rahayu, 2021); (Dahliani, 

2024). Di saat tanaman pangan lain rentan 

terhadap kekeringan atau banjir, hutan sagu 

justru berfungsi sebagai penyimpan air dan 

penyerap karbon yang efek�f, membantu 

mi�gasi dampak perubahan iklim global 

(Hariyanto, 2011).

Pada  akh i rnya ,  kunc i  keberhas i lan 

revitalisasi terletak pada sebuah pergeseran 

paradigma: dari memandang sagu sekadar 

sebagai komoditas menjadi memahaminya 

sebagai sebuah sistem sosio-ekologis yang 

utuh. Upaya pelestarian �dak bisa bersifat 

parsial, seper� hanya memberikan bantuan 

m e s i n .  I a  h a r u s  b e r s i f a t  h o l i s � k , 

mengintegrasikan �ga pilar utama:

1. Konservasi Ekologis: Memberikan 
per l indungan hukum yang kuat 
terhadap hutan-hutan sagu dari 
ancaman a l ih  fungs i  lahan dan 
mempromosikan prak�k budidaya yang 
berkelanjutan. Peraturan daerah dapat 
menjadi instrumen pen�ng untuk 
melindungi kawasan sagu dari konversi 
l a h a n  y a n g  � d a k  t e r k e n d a l i 
(Pemerintah Kabupaten Konawe, 
2018).

2. Pemberdayaan Ekonomi: Mendukung 
usaha kecil dan menengah (UKM) yang 
mengolah sagu, memfasilitasi inovasi 
produk, dan membuka akses pasar 
yang lebih luas untuk produk-produk 
turunan sagu. Model pengembangan 
terintegrasi seper� yang ditemukan di 
Luwu, di mana petani juga menjadi 
p e n g o l a h ,  t e r b u k �  m a m p u 
meningkatkan nilai  tambah dan 
menyerap tenaga kerja.

3. Promosi Budaya: Mengembalikan 
kebanggaan terhadap sagu melalui 
edukasi di sekolah, fes�val kuliner, dan 
kampanye publik. Generasi muda perlu 
diajak untuk melihat sagu bukan 
sebagai makanan kuno, tetapi sebagai 
pangan lokal yang sehat, keren, dan 
menjadi bagian pen�ng dari iden�tas 
mereka.

Dengan pendekatan terpadu ini, Tawaro 
dapat kembali diteguhkan perannya, �dak 
hanya sebagai sumber pangan, tetapi 
sebagai nadi kehidupan yang menopang 
ketahanan ekologis, kemandirian ekonomi, 
dan kebanggaan budaya masyarakat Tana 
Luwu dan Su lawes i  Se latan  secara 
keseluruhan. Merajut kembali iden�tas 
pangan yang terlupakan ini adalah tugas kita 
bersama, demi masa depan pangan yang 
lebih beragam, adil, dan berkelanjutan

46

Tawaro, Nadi Kehidupan Tana Luwu:

Merajut Kembali Identitas Pangan yang Terlupakan



DAFTAR PUSTAKA

Aminah, S. N. (2023, September 9). Kapurung sebagai Iden�tas Budaya Sulawesi Selatan di 
T a n a h  R a n t a u .  K o m p a s i a n a .  K o m p a s i a n a . 
h�ps://www.kompasiana.com/sri71162/64fc898508a8b56b28353a92/ 
kapurung-sebagai-iden�tas-budaya-sulawesi-selatan-di-tanah-rantau

Apzari. (2024). Potensi Home Industri Pembuatan Sagu Dalam Pemberdayaan 
Perekonomian Keluarga Di Desa Meli Kecamatan Baebunta Kabupaten Luwu 
Utara. IAIN Palopo.

Asis, A., Raodah, R., & Suryaningsih, T. (2019). Kuliner Tradisional Pada Upacara Adat di 
S u l a w e s i  S e l a t a n .  U P T  U N H A S  P r e s s ,  1 – 1 8 6 . 
h�ps://repositori.kemdikbud.go.id/15854/

Asriani, Afrianto, R., Herdhiansyah, D., & Rismawan, Y. (2022). Teknologi Pengolahan Sagu 
Menjadi Kerupuk Berbasis Pangan Lokal Di Sulawesi Tenggara. Prosiding Seminar 
Nasional Ins�per, 1(1), 245–251. h�ps://doi.org/10.55180/pro.v1i1.260

Bambang Hariyanto. (2011). Manfaat Tanaman Sagu (Metroxylon Sp) dalam Penyediaan 
P a n g a n  d a n  d a l a m  P e n g e n d a l i a n  K u a l i t a s                                                          
L i n g k u n g a n .  J u r n a l  T e k .  L i n g ,  1 2 ( 2 ) ,  1 4 3 – 1 5 2 . 
h�ps://www.google.com/url?sa=i&rct=j&q=&esrc=s&source=web&cd=&cad=
rja&uact=8&ved=0CAIQw7AJahcKEwjo58_28bz_AhUAAAAAHQAAAAAQAg&ur
l=h�ps%3A%2F%2Fmedia.neli�.com%2Fmedia%2Fpublica�ons%2F144078-ID-
none.pdf&psig=AOvVaw1Ydujs9nHkgb8ReDDWi-yC&ust=168663036461

Bappelitbangda Sulawesi Selatan. (2018). Kajian Pengembangan dan Pelestarian Sagu         
di Sulawesi Selatan.

BRIN. (2024). Strategi Inovasi Pemanfaatan Sagu di Indonesia Timur. Brin.Go.Id. 
h�ps://www.brin.go.id/news/119535/strategi-inovasi-pemanfaatan-sagu-di-
indonesia-�mur

Dahliani, L. (2024). Perkebunan Sagu berbasis Kearifan Lokal dalam Mengelola dan 
Mewujudkan Pertanian Sagu Berkelanjutan. Tabela Jurnal Pertanian 
Berkelanjutan, 2(1), 1–14. h�ps://doi.org/10.56211/tabela.v2i1.441

Direktorat Jenderal Perkebunan. (2022). An�pasi Krisis Global, Sulsel Gelar Pasar Murah dan 
G e n j o t  Pa n ga n  L o ka l  B e r b a s i s  S a g u .  Ke m e n te r i a n  Pe r ta n i a n . 
Ditjenbun.Pertanian.Go.Id. h�ps://ditjenbun.pertanian.go.id/an�pasi-krisis-
global-sulsel-gelar-pasar-murah-dan-genjot-pangan-lokal-berbasis-sagu/

Hadun, R. (2012). Potensi lahan sawah hasil konversi dari lahan sagu ( Metroxylon spp ) di 
desa Toboso kabupaten Halmahera Barat The poten�al of rice field resul�ng 
from conversion of sago ( Metroxylon spp ) land at toboso village West 
Halmahera regency. 24–32.

Hamid, U., Ridha, M. R., & Madjid, M. S. (2019). Pengolahan Sagu di Desa Cenning 
Kecamatan Malangke Barat Kabupaten Luwu Utara (1982-2017). Jurnal 
Pa�ngalloang, 6(3), 106. h�ps://doi.org/10.26858/pa�ngalloang.v6i3.10551

Haruna, N., Syamsuri, S., & Alang, H. (2022). STUDI ETNOBOTANI EKONOMI TANAMAN SAGU 
(Methroxylon sagu) PADA MASYARAKAT ADAT LUWU DI KABUPATEN LUWU 
SULAWESI SELATAN. Bio-Lectura  : Jurnal Pendidikan Biologi, 9(2), 179–185. 
h�ps://doi.org/10.31849/bl.v9i2.10812

47

Tawaro, Nadi Kehidupan Tana Luwu:

Merajut Kembali Identitas Pangan yang Terlupakan



Isman, A. N. (2022). 11 Makanan Khas Sulawesi Selatan Paling Dicari, Wajib Coba Nih! De�k 
Sulsel. h�ps://www.de�k.com/sulsel/kuliner/d-6009074/11-makanan-khas-
sulawesi-selatan-paling-dicari-wajib-coba-nih

Kadir, W. (2025, April 22). Gastronomi Sulawesi Selatan: Warisan budaya dari dapur lokal. 
RRI.co.id. Rrr.Co.Id. h�ps://rri.co.id/makassar/kuliner/1465676/gastronomi-
sulawesi-selatan-warisan-budaya-dari-dapur-lokal

Khomsan, A., Anwar, F., Sukandar, D., Mudjajanto,  hadi riyadi eddy setyo, Wigna, W., 
Widiaty,  rita patriasih isma, Rosidi, A., Margawa�,  ris� kurnia dewi ani, & 
Firdausi, A. (2022). Pangan dan gizi dalam konteks sosio-budaya.

Kolaborasi Iklim Tim. (2024). Tidak Ragu Mengolah Sagu untuk Menjaga Ketahanan Pangan 
d i  D e s a  M o l i n o,  M o rowa l i  U ta ra .  H � ps : / / Ko l a b o ra s i i k l i m . I d / . 
h�ps://kolaborasiiklim.id/�dak-ragu-mengolah-sagu-untuk-menjaga-
ketahanan-pangan-di-desa-molino-morowali-utara/

Mailoa, M., & H. Tulalessy, A. (2022). Pengolahan Cake Berbasis Pangan Lokal Sagu Pada 
Jemaat Bukit Sion Gunung Nona, Kota Ambon. Jurnal Hirono, 2(1), 17–22. 
h�ps://doi.org/10.55984/hirono.v2i1.82

Mistriani, N., Octafian, R., & Dewi, I. K. (2021). Posi�oning Strategy Through PIB Achieving 
Tourist Sa�sfac�on With Crea�ve Economy In Kar�ka Jaya Kendal Village. 
K o n � g e n s i   :  J u r n a l  I l m i a h  M a n a j e m e n ,  9 ( 2 ) ,  4 9 1 – 4 9 9 . 
h�ps://doi.org/10.56457/jimk.v9i2.198

Mulyadi, A. (2017). Dinamika Pengetahuan Lokal dalam Pengelolaan Sagu di Tana Luwu.

Nugraha, A. K. E. (2022). Filosofi Onde-onde, Kue Wajib Ritual Syukuran Bugis-Makassar 
Sejak Abad 13-14. De�k Sulsel. h�ps://www.de�k.com/sulsel/kuliner/d-
6073160/filosofi-onde-onde-kue-wajib-ritual-syukuran-bugis-makassar-sejak-
abad-13-14

R a h ay u ,  F.  ( 2 0 2 1 ) .  R e a l i t a  S a g u  s e b a ga i  M a k a n a n  Po ko k  M a sy a ra k a t                                            
L u w u  U t a r a  S e t e l a h  B e r a s .  K o m p a s i a n a . 
h�ps://www.kompasiana.com/febi80560/60bf4dd7d541df287068bdb2/realit
a-sagu-sebagai-makanan-pokok-masyarakat-luwu-utara-setelah-beras

Raodah, R. (2024). Makna Filosofi Makanan Tradisional Bannang-Bannang Pada Upacara 
Adat Di Kabupaten Gowa. Pangadereng : Jurnal Hasil Peneli�an Ilmu Sosial Dan 
Humaniora, 9(1), 66–75. h�ps://doi.org/10.36869/pjhpish.v9i1.281

Salju, S., Sari, H., Wahida, A., & Kusdarianto, I. (2021). Pemberdayaan Masyarakat Dalam 
Pembuatan Buroncong Tabaro Solusi Peningkatan Ekonomi Di Tengah Covid-19. 
Ku m a w u l a :  J u r n a l  Pe n ga b d i a n  Ke p a d a  M a sya ra ka t ,  4 ( 1 ) ,  9 2 . 
h�ps://doi.org/10.24198/kumawula.v4i1.32162

S e t y a n i n g r u m ,  P .  ( 2 0 2 2 ) .  B a r o n g k o ,  K u e  T r a d i s i o n a l                                                                           
B u g i s  M a k a s s a r  y a n g  P e n u h  F i l o s o fi .  K o m p a s . C o m . 
h�ps://makassar.kompas.com/read/2022/10/01/054917578/barongko-kue-
tradisional-bugis-makassar-yang-penuh-filosofi?page=all#google_vigne�e

Suroto, H., Maryone, R., & Salhuteru, M. (2023). Budaya Sagu Di Papua Dari Masa Prasejarah 
H i n g g a  M a s a  K i n i .  N a d i � r a  W i d y a ,  1 7 ( 1 ) ,  5 7 – 6 6 . 
h�ps://doi.org/10.24832/nw.v17i1.526

Suryani, S. (2022). Inovasi Boba Sagu dengan Kearifan Lokal Desa Sungai Tohor Sebagai 
Produk Milenial yang Memikat Boba Sago Innova�on with Local Wisdom of 
Sungai Tohor Village as an A�rac�ve Millennial Product. JCSPA: Journal Of 
Community Services Public Affairs, 2(4), 164–174.

48

Tawaro, Nadi Kehidupan Tana Luwu:

Merajut Kembali Identitas Pangan yang Terlupakan



“Bagi masyarakat Bugis – Makassar, pisang 
bukan sekadar buah biasa melainkan 
sebuah iden�tas. Dalam se�ap helai daun 
dan buahnya yang sarat akan makna, 
pisang memiliki fungsi dan nilainya 
tersendiri. Sejak dahulu, pisang menjadi 
pengikat antara tradisi, kepercayaan dan 
kehidupan ekonomi masyarakat Bugis – 
Makassar. Pisang hadir di se�ap upacara 
a d a t ,  s i m b o l  p e n g i k a t ,  i d e n � t a s 
masyarakat, serta buk� hidupnya akulturasi 
budaya”.

Lebih dari Sekedar Pangan 

Pisang mungkin tampak sederhana, namun 
bagi masyarakat Bugis – Makassar, pisang 
lebih dari sekedar buah dan camilan. Pisang 

adalah salah satu hasil alam yang berharga, 
t u m b u h  s u b u r  d a r i  p e s i s i r  h i n g ga 
pegunungan Sulawesi Selatan. Dalam se�ap 
lembar daun dan jenis buahnya yang 
berlimpah, tersimpan buk� kearifan lokal, 
filosofi hidup dan ketahanan budaya 
masyarakat Bugis – Makassar. Pohon pisang 
yang �dak berhen� bertunas meskipun 
berkali-kali ditebang, mengajarkan sebuah 
makna harapan hidup yang tak pernah 
padam.

Bagi masyarakat Bugis – Makassar, pisang 
menjelma menjadi ragam kuliner. Mulai dari 
kelembutan barongko yang dibungkus daun 
pisang, kesegaran es pisang ijo dan manis 
yang menggoda dari pallubutung. Selain 
perannya dalam dunia kuliner, pisang hadir 

Cresentia Zita Octaviani 
Balai Pelestarian Kebudayaan Wilayah XI

cresentiaoctaviani@gmail.com

DAUN WARISAN, BUAH KEHIDUPAN :

PISANG BAGI MASYARAKAT BUGIS – MAKASSAR

49

mailto:cresentiaoctaviani@gmail.com


sebagai aktor utama dalam upacara adat, 
pesta pernikahan, hingga menjadi menu 
wajib dalam berbuka puasa. Pisang bahkan 
dapat dinikma� se�ap generasi, baik dari 
balita, anak-anak, remaja hingga dewasa. 
Sementara itu, di antara sajian pisang, ada 
satu fenomena yang kadang dianggap 'aneh' 
oleh sebagian besar masyarakat luar yakni 
pisang disandingkan dengan lombok 
(sambal pedas). Sajian tersebut biasanya 
diwujudkan dalam hidangan Sanggara 
peppe' alias pisang setengah mentah yang 
digeprek dan dinikma� dengan cocolan 
sambal terasi pedas. Inovasi perpaduan rasa 
manis bertemu pedas, menciptakan ciri 
khas tersendiri dalam menikma� pisang. 

Mulai daunnya sebagai pembungkus, 
batang yang sarat akan simbol, dan buah 
yang menjadi sumber kearifan lokal, 
menjadikan pisang memiliki  tempat 
'khusus' bagi masyarakat Bugis – Makassar. 
Tulisan ini membawa pembaca untuk 
mengupas tuntas makna pisang mulai dari 
daun, batang hingga buahnya. Selamat 
membaca.

Filosofi Pisang dalam Tradisi Bugis – 
Makassar

Dalam keseharian, kita seringkali melihat 
pisang hanya sebagai buah biasa dan 
pelengkap bahan baku kudapan. Namun, 
bagi kehidupan adat masyarakat Bugis – 
Makassar, se�ap sisir dan tandan pisang 
hadir  membawa makna doa hingga 
harapan. Lantas, mengapa buah yang 
mudah ditemukan ini dapat menempa� 
kedudukan yang begitu sentral bagi adat 
masyarakat Bugis -Makassar?

Dalam memahami jiwa sebuah kebudayaan, 
kita perlu menelusuri simbol dan maknanya. 
Bagi masyarakat Bugis – Makassar, pisang 
adalah aktor utama simbol dan makna 
tersebut. Pisang hadir dalam se�ap harapan 

d a n  d o a .  M . R i d h a  ( 2 0 0 0 )  d a l a m 
p e n e l i � a n nya  b e r j u d u l  ' M a ka n a n , 
Kebudayaan dan Kesehatan pada Etnis Bugis 
di Kabupaten Bone, Sulawesi Selatan' 
menguraikan cukup jelas makna pisang 
dalam berbagai tradisi. Mari sejenak 
mengupasnya satu per satu.

Ÿ Mapakkulawi (Aqiqah). Tradisi ini 
biasanya diadakan ke�ka bayi berumur 
tu juh  har i  dan  d i tanda i  dengan 
penggun�ngan rambut bayi. Prosesi ini 
�dak hanya menandai ritual aqiqah, 
namun menjadi momen keluarga dan 
kerabat menanamkan harapan terbaik 
untuk masa depan sang buah ha�. 
Berbagai sajian pun dihidangkan mulai 
dari salosso, nasi ketan hitam dan pu�h 
(sokko  duang  rupa) ,  te lur  ayam 
kampung, pisang 2 tandan dan kelapa 
muda. Berbeda halnya dengan sajian 
bagi sang bayi (ipangoloi), yang diberikan 
yakni aneka bubur 12 macam terbungkus 
daun pisang, serta ragam kue tradisional 
yang rasanya manis seper� beppa laiya, 
semangki, beppa pute, beppa bunga-
bunga, beppa tello, dll. Kue-kue yang 
disajikan kepada sang bayi bermakna 
bahwa semoga anak memiliki karakter 
yang terpuji dan perjalanan hidup yang 
manis. Selain itu, kehadiran tandan 
pisang sebagai makna agar hidup sang 
bayi senan�asa dipenuhi keberkahan 
yang tak kunjung putus. Sementara daun 
pisang dalam membalut aneka bubur 12 
macam, dipercaya menjadi 'paket' 
sekumpulan doa manis disertai harapan 
sepenuhnya kepada sang bayi. 

Ÿ Mappano Lopi (menurukan perahu baru 
ke laut). Tradisi ini menjadi salah satu 
ritual pen�ng yang diadakan saat perahu 
baru mulai diturunkan ke laut untuk 
pertamakalinya. Tradisi yang diawali 
dengan doa bersama (ma' barasanji) 

50

DAUN WARISAN, BUAH KEHIDUPAN :

PISANG BAGI MASYARAKAT BUGIS – MAKASSAR



ditujukan untuk memohon keselamatan 
selama perahu digunakan,  serta 
memanjatkan harapan agar dari perahu 
tersebut mampu memperoleh hasil 
tangkapan yang berlimpah. Aneka 
makanan yang disajikan dalam tradisi ini 
yakni nasi ketan hitam, nasi ketan pu�h, 
nangka, onde-onde, pisang, kelapa muda 
dan telur ayam kampung.

Ÿ Mappanre Temme (tradisi khatam Al-
Quran). Tradisi ini diadakan untuk 
merayakan pencapaian spiritual seorang 
anak yang telah berhasil menyelesaikan 
(khatam) pembacaan Al-Quran. Momen 
kebanggaan keluarga ini diwujudkan 
dengan aneka sajian makanan antaranya 
daging ayam, udang, bajabu, tumpi-
tumpi, salonde, we�a lopa, bale tapa, 
daging sapi, acar, mie goreng, nangka 
muda, nasi ketan pu�h dan hitam, nasi 
pu�h, pisang �ga sisir, dan telur. Makna 
dari seluruh hidangan adalah rasa syukur 
atas keberkahan pencapaian spiritual 
anak serta menjadi bekal manis dalam 
perjalanan hidup sang anak. 

Ÿ Mappenre Bola Baru (naik rumah baru). 
Dilaksanakan ke�ka sebuah rumah 
panggung selesai dibangun. Tradisi 
mappenre bola baru hadir saat rumah 

panggung tersebut segera dipidah dan 
s i a p  u n t u k  d i h u n i .  R i t u a l  y a n g 
dilaksanakan diawali dengan pemilihan 
waktu yang baik menurut petunjuk 
panrita bola/ sanro bola (dukun rumah). 
Penyelenggara ritual terbagi atas 
pemimpin ritual (sanro bola), dan 
peserta (pemilik rumah, keluarga, 
tetangga, dan tukang). Perangkat ritual 
terdiri atas dua ekor ayam pu�h (jantan 
dan be�na), loka (o�) manurung (pisang 
kepok), loka (o�) panasa (pisang raja), 
kaluku (kelapa), golla cella (gula merah), 
tebu,  panreng / pandang (nenas) 
matang, panasa (nangka) matang dan 
k i t a b  b a c a a n  b a r a z a n j i .   Ta t a 
pelaksanaan dimulai dari ritual loka 
manurung (bertandan) masing-masing 
disimpan/ digantung di sudut rumah, 
sedang loka panasa (pisang raja), kaluku, 
golla cella, tebu, panreng/pandang, 
panasa disimpan di �ang (aliri) posi bola 
(pusat rumah) seper� gambar di bawah 
ini :

Ritual sebelum melakukan mappano lopi
Sumber : Antara News.com 
(diolah kembali oleh penulis menggunakan AI)

Bahan-bahan dalam tradisi Mappenre Bola Baru 
Sumber : Syarif 2018 
(diolah kembali oleh penulis menggunakan AI)

51

DAUN WARISAN, BUAH KEHIDUPAN :

PISANG BAGI MASYARAKAT BUGIS – MAKASSAR



Buah-buahan disimpan selama naik rumah 
baru berlangsung, dan dapat menjadi 
suguhan pada tamu maupun kerabat yang 
sedang datang  berkunjung.  P isang 
bertandan biasanya digantung pada se�ap 
�ang rumah, atau cukup digantung pada 
keempat �ang di sudut rumah. Pisang 
bertandan sekaligus telah menjadi penanda 
bahwa rumah tersebut akan segera 'dinaiki'. 
Saat pisang mulai matang, pisang tersebut 
dimanfaatkan menjadi bahan dasar kue-kue 
tradisional yang akan disajikan berlangsung 
se lama dua minggu (Syar i f,  2018) . 
Sementara itu, filosofi lainnya terkait tandan 
pisang yang diikat dan digantungkan di posi 
bola yakni membawa harapan agar pemilik 
rumah d iber i  kese lamatan,  s imbol 
'penghalau bencana' (tolak bala), serta 
dilimpahi rezeki yang mengalir selama 
menempa� rumah.

Pisang dalam Pusaran Adat Pernikahan 
Bugis- Makassar

Apa yang anda bayangkan ke�ka mendengar 
pernikahan suku Bugis - Makassar? Mungkin 
yang terlintas adalah keindahan baju bodo, 
prosesi mapacci penuh khidmat, atau tawar 
menawar uang panai? Namun, di tengah 
semua itu, ada salah satu elemen sederhana 
dari hasil alam yang memegang peranan 
pen�ng dan seringkali luput dari pandangan 
yakni pisang. Dalam acara pernikahan suku 
Bugis - Makassar, pisang berperan menjadi 
simbol sakral, perantara antara harapan dan 
kenyataan, serta kunci dari kelancaran 
berbagai tahapan ritual dalam pernikahan. 
Lantas, mengapa pisang memiliki posisi 
'khusus' dalam adat suci ini? Tentunya ini 
bukan tanpa alasan. Pisang dipercaya sarat 
a k a n  s i m b o l  ke s u b u r a n ,  h a r a p a n 
kemudahan dalam memiliki keturunan dan 
harapan terhadap bahtera rumah tangga 
baru. Mari kita singkap lapis �ap lapis makna 
pisang yang umumnya dipandang sebagai 
buah biasa, namun menjadi 'aktor' pen�ng 

dalam prosesi pernikahan masyarakat 
Bugis-Makassar.

Abdul Asis, dkk dalam bukunya berjudul 
“Kuliner Tradisional pada Upacara Adat di 
Sulawesi Selatan”, menguraikan berbagai 
wujud p isang  penuh makna da lam 
melengkapi prosesi pernikahan suku                
Bugis-Makassar, di antaranya:

Ÿ Barongko. 

Masyarakat Bugis-Makassar, siapa yang tak 
kenal barongko? Kue tradisional yang wajib 
hadir dalam se�ap acara ini menjadi kue 
paling dicari. Dalam acara pernikahan, 
barongko menjadi sajian terlaris bagi lidah 
para penikmatnya. Keis�mewaan barongko 
pun telah diakui sebagai salah satu Warisan 
Budaya Takbenda Indonesia (WBTbI) oleh 
Kementerian Pendidikan dan Kebudayaan 
pada Tahun 2017.

Kue berbahan dasar pisang kepok yang 
dihaluskan ini, dicampur sempurna dengan 
gula, santan, telur dan berbagai bahan 
pelengkap lainnya. Adonannya kemudian 
dibungkus rapi dalam lipatan daun pisang, 
lalu dikukus hingga matang. Menurut 
penuturan sesepuh, barongko yang auten�k 
�dak hanya mengandalkan pisang yang pas, 
namun kadangkala juga diberi tambahan 
is�mewa berupa irisan nangka masak 
(panasa). Penambahan nangka �dak hanya 

Barongko sebagai kue khas tradisional Bugis-Makassar 

Sumber:h�ps://bluegaz.co.id/id/recipe/detail/barongko

52

DAUN WARISAN, BUAH KEHIDUPAN :

PISANG BAGI MASYARAKAT BUGIS – MAKASSAR

https://bluegaz.co.id/id/recipe/detail/barongko


sekadar penambah rasa,  melainkan 
membawa filosofi mendalam. Panasa 
dimaknai sebagai mamminasa (cita-cita). 
Se�ap bahan dalam barongko, mulai dari 
pisang, santan hingga nangka membawa 
harapan dan doa akan kelanggengan 
bahtera rumah tangga pasangan. Harapan 
i n i  s e n a d a  d e n g a n  p r i n s i p  s u k u              
Bugis-Makassar yang mengajarkan bahwa 
pondasi rumah tangga adalah kejujuran dan 
kesucian.

Menilik dari sejarahnya, barongko memiliki 
sejarah panjang di masa lalu. Pada zaman 
kerajaan, barongko sering dihidangkan 
sebagai makanan penutup is�mewa bagi 
raja-raja Bugis-Makassar. Barongko kerap 
hadir dalam berbagai pesta dan upacara 
a d a t .  N i l a i  fi l o s o fi n y a  p u n  c u k u p 
�nggi/Barongko dalam sudut pandang 
masyarakat Bugis yakni 'barakkumua udoko' 
mengandung bahwa barongko yang terbuat 
dari pisang, pembungkusnya pun dari daun 
pisang, yang secara makna berar� 'apa yang 
tersimpan di dalam harus lah sama dengan 
apa yang terlihat di luar'. Hal ini juga 
dimaknai bahwa kebaikan sesungguhnya 
akan tampak nyata jika disertai dengan 
�ndakan yang baik pula (Abdul Asis, 2019).

Ÿ Walasuji 

Masih seputar kekayaan simbolis, dalam 
tradisi pernikahan suku Bugis – Makassar 
ada satu objek sederhana yang cukup unik, 
bukan sebagai perhiasan melainkan sebagai 
wadah doa dan harapan. Masyarakat 
menyebutnya sebagai 'walasuji'. Walasuji 
sebagai anyaman bambu berbentuk persegi 
e m p at  ya n g  ke h a d i ra n nya  s e b a ga i 
representasi visual dalam harapan dan doa 
yang diwarisan turun-temurun. Walasuji 
dilengkapi '�wi-�wi' (persembahan) yang 
dipilih masing-masing dengan penuh 
makna.

Lantas, apa yang membuat walasuji begitu 
is�mewa? Jawabannya terletak di balik 
bentuk walasuji dan makna sajiannya. 
Bentuk persegi walasuji yang disebut sappa 
eppa, melambangkan empat penjuru mata 
angin dalam pandangan Bugis – Makassar. 
Empat penjuru ibarat empat pilar karakter 
yang wajib dimiliki se�ap individu dalam 
membina rumah tangga di antaranya 
kecerdasan (deceng), keberanian (warani), 
kejujuran (lempu) dan kemakmuran (sugi). 
Sajian di dalam walasuji pun bukan lah 
sembarang makanan, melainkan hasil bumi 
yang umumnya tumbuh tegak lurus ke atas. 
Sajian tersebut berisi setandan pisang, 
setandan kelapa, batang tebu, buah labu 
buah enau, serta sepasang ayam jantan dan 
be�na. Seluruh sajian tersebut dirangkum 
menjadi satu yang secara filosofi sebagai 
cerminan dan harapan agar pasangan 
pengan�n mampu menja lani  h idup 
berumah tangga dengan berpegang teguh 
p a d a  n i l a i - n i l a i  l u h u r,  m e n c a p a i 
keseimbangan, dan meraih kemakmuran 
hidup (Abdul Asis, 2019). Sementara itu, 
sajian pisang tandan menggunakan jenis 
pisang kepo (u� manurung) yang masih 
muda. Makna dari pisang muda diharapkan 
bahwa kehidupan kedua mempela i 
senan�asa awet muda (malolo pulana) serta 
sebagai harapan bahwa kedua mempelai Ilustrasi walasuji dilengkapi berbagai macam sajian 

(�wi-�wi) (diolah menggunakan AI)

53

DAUN WARISAN, BUAH KEHIDUPAN :

PISANG BAGI MASYARAKAT BUGIS – MAKASSAR



akan memiliki keturunan dan generasi yang 
baik (makkiana u�). Pisang dengan 
manfaatnya yang dapat dijadikan sebagai 
bahan dari berbagai kue tradisional juga 
diibaratkan bahwa kehidupan kedua 
mempelai dapat memberi banyak manfaat 
untuk keluarga dan masyarakat.

Ÿ Mapacci

Dalam khazanah budaya Bugis – Makassar, 
mapacci merupakan salah satu tradisi sakral 
yang menandai kesiapan mempelai menuju 
gerbang baru kehidupan (pernikahan). 
Tradisi ini memiliki makna spiritual yang 
mendalam sekaligus sebagai simbol 
pembersihan lahir dan ba�n sebelum 
memasuki kehidupan baru sebagai suami / 
istri (Said, 2015). Salah satu unsur pen�ng 
dalam prosesi mapacci adalah kehadiran 
pisang selain dari beberapa perlengkapkan 
lainnya seper� daun pacar, daun nangka, 
beras, sarung sutera, bantal dan lilin. Pisang 
d a l a m  p r o s e s i  m a p a c c i  b i a s a n y a 
menggunakan pucuk daun pisang (colli 
daung u� manurung), yang secara filosofi 
melambangkan kehidupan yang sambung-
menyambung dari generasi sebelumnya ke 
generasi berikutnya. Sementara itu, pisang 
juga menjadi salah satu dari berbagai jenis 
buah yang diletakkan di atas wadah khusus 
saat prosesi mapacci. Pisang yang dipilih 
biasanya jenis pisang kepok yang rasanya 
manis.  Pisang manis menyimbolkan 
harapan agar kehidupan rumah tangga yang 
akan dijalani penuh dengan hal-hal manis 
(harmonis).

S a n g g a r a  B a l a n d a  :  K e c e r d a s a n                 
Bugis-Makassar dalam Menyatukan Rasa 
Tropis-Eropa

Di Sulawesi Selatan, terdapat salah satu 
kudapan bernama unik yang menyimpan 
sejarah panjang yakni sanggara Balanda 
alias Pisang Belanda. Penamaan ini bukan 
sekedar julukan biasa melainkan sebuah 

jejak manis dari pertemuan budaya. Pisang 
yang digoreng, lalu diisi dengan kacang dan 
disiram mentega ini menjadi salah satu jejak 
manis pertemuan dua budaya. Pisang yang 
dikenal sebagai buah sederhana dan 
m e r a k y a t  d i  m a s a  l a l u  ke m u d i a n 
berakulturasi dengan hadirnya mentega dan 
kacang. Ini lah sanggara balanda, buk� 
kecerdasan kudapan hasil penyatuan rasa 
tropis dan Eropa di tengah masyarakat      
Bugis -Makassar.

Berdasarkan data Nurfaidah (2025) dalam 

media online Radio Republik Indonesia, 

sanggara Balanda menjadi bagian akulturasi 

di mana bahan lokal (pisang) bertemu 

dengan bahan mewah impor Eropa 

(mentega, kacang, gula) hingga menjadikan 

sanggara Balanda sebagai kudapan elit di 

masanya. Kehadiran nama 'Balanda' 

(Belanda) pada kudapan tradisional ini 

merujuk pada periode kolonial khususnya di 

Makassar yang berlangsung mulai abad ke-

17 hingga awal abad ke-20. Kala itu, 

Makassar menjadi pusat perdagangan 

rempah hingga menciptakan interaksi 

  Sanggara Balanda bertabur kacang
Sumber : h�ps://www.liputan6.com

54

DAUN WARISAN, BUAH KEHIDUPAN :

PISANG BAGI MASYARAKAT BUGIS – MAKASSAR

https://www.liputan6.com


antara budaya lokal dan Eropa. Hasil 

interaksi tersebut kemudian menciptakan 

sanggara Balanda yang selanjutnya diadopsi 

dan diolah kembali oleh masyarakat lokal.

Hubungan sanggara Balanda dengan 
akulturasi budaya secara eksplisit terwujud 
dalam perpaduan rasa dan teknik. In� dari 
hidangan ini adalah pisang digoreng (teknik 
masak yang umum ditemukan di Makassar) 
dengan cita rasa yang dilengkapi kacang dan 
siraman mentega yang creamy dan milky 
(umum ditemukan dalam makanan penutup 
khas Barat). Hal ini mulai terjadi pergeseran 
dari cita rasa Bugis-Makassar tradisional 
yang umumnya mengandalkan santan atau 
gula merah. Melalui sanggara Balanda, 
masyarakat Bugis-Makassar berhasil 
'membugiskan' cita rasa Eropa hingga 
m e n j a d i  s e b u a h  k u d a p a n  y a n g 
menghasilkan hidangan baru dapat diterima 
secara luas.

Semula, penyajian sanggara Balanda 
seringkali menjadi penanda status sosial 
dan kemakmuran. Kehadiran mentega dan 
gula pasir dalam kreasi yang lebih mewah 
menunjukkan kemampuan ekonomi 
keluarga bersangkutan. Bahkan, sanggara 
Balanda kerap dihadirkan dalam acara-acara 
pen�ng seper� ritual pernikahan maupun 
penjamuan tamu-tamu pen�ng. Seiring 
waktu,  masyarakat  Bugis-Makassar 
menjadikan sanggara Balanda sebagai 

penanda bahwa kudapan tersebut terbuka 
terhadap kemajuan, mampu beradaptasi 
dan tetap memanfaatkan bahan pangan 
lokal.

Menariknya, di balik kenikmatan sanggara 
Balanda membawa pesan moral mendalam 
ya k n i  i s i a n  ka c a n g  d a n  g u l a  ya n g 
tersembunyi di dalam pisang mengajarkan 
bahwa kebaikan seja� seringkali �dak 
tampak dari luar. Makna tersebut selaras 
dengan ajaran Bugis-Makassar tentang 
kesederhanaan, nilai luhur dan keindahan 
seja� ditemukan di balik tampilan yang 
bersahaja.

Pisang Sang Pengikat Rasa

Bagi masyarakat Bugis-Makassar, kuliner 
bukan hanya sekadar rasa, melainkan 
cermin dari iden�tas. Salah satu bahan yang 
tak terpisahkan dari kuliner di Sulawesi 
Selatan adalah pisang. Dari pisang, lahir lah 
berbagai kuliner is�mewa seper� es pisang 
ijo, pallu butung, bandang-bandang, pisang 
epe', dan sanggara' peppe'. Kehadiran 
berbagai kuliner berbahan dasar pisang ini 
m e n u n j u k k a n  b a h w a  m a s y a r a k a t          
B u g i s - M a ka s s a r  m a m p u  m e n go l a h 
kekayaan alam menjadi kearifan lokal. Mari 
kita kupas satu per satu kuliner andalan 
masyarakat Bugis-Makassar berikut :

Ÿ Es Pisang Ijo 

Sumber : h�ps://oku�murpos.bacakoran.co/
Es Pisang Ijo

55

DAUN WARISAN, BUAH KEHIDUPAN :

PISANG BAGI MASYARAKAT BUGIS – MAKASSAR

https://okutimurpos.bacakoran.co/


Es pisang ijo atau jika tanpa kulit disebut 

juga pallu butung, bukan hanya sekadar 

'pencuci mulut' biasa. Kudapan khas 

Makassar yang sudah banyak menyebar di 

berbagai wilayah ini, memiliki cerita rakyat 

yang cukup unik. Berdasarkan peneli�an 

dari Dwi (2024) berjudul 'Es Pisang Ijo 

Entremet', konon nama pisang ijo diambil 

dari nama seorang koki bernama Ijo di masa 

kerajaan. Kala itu, terdapat seorang raja 

yang terkenal kejam hingga Ijo nyaris 

dihukum ma� karena gagal menyajikan 

kudapan yang memuaskan bagi raja. Dalam 

k e k e c e w a a n n y a ,  I j o  m e m o h o n 

pengampunan untuk diberi kesempatan 

menciptakan kembali olahan pisang yang 

paling lezat. Ijo pun menciptakan pisang 

yang dibalut kulit tepung berwarna hijau 

cerah, lalu disiram kuah kental. Raja 

kemudian mencicipi dan alhasil luluh dan 

menikma� kudapan tersebut. Hukuman ijo 

pun dibatalkan. Sebagai bentuk apresiasi, 

nama Ijo kemudian diabadikan pada sajian 

legendaris ini. Terlepas dari cerita rakyat itu, 

bagi masyarakat Makassar khususnya, 

warna hijau melambangkan malabiri yakni 

keanggunan, keharmonisan dan sopan 

santun. Saat ini, pisang ijo mulai tersebar di 

berbagai wilayah. Salah satu khas dari sajian 

ini yakni adanya sirup lokal yang menjadi 

pelengkap dalam mencicipi kudapan ini. 

Ÿ Bandang-Bandang (Doko'-doko' U�)

Bandang-Bandang (Doko'-doko' U�)
Sumber : h�ps://cookpad.com/id/resep/15349502

56

DAUN WARISAN, BUAH KEHIDUPAN :

PISANG BAGI MASYARAKAT BUGIS – MAKASSAR

https://cookpad.com/id/resep/15349502


Kudapan yang satu ini mungkin sudah 

banyak tersebar di berbagai wilayah dengan 

penyebutan berbeda-beda. Namun di 

Sulawesi Selatan, kudapan ini acapkali 

disebut sebagai bandang-bandang atau 

doko'-doko' u�. Kudapan manis yang 

d i b u n g k u s  d a l a m  d a u n  p i s a n g  i n i 

mencerminkan kearifan lokal masyarakat 

Bugis di masa lalu.

B e rd a s a r ka n  N u rd i n  ( 2 0 2 5 )  d a l a m 

t u l i s a n n y a  b e r j u d u l  ' A n a l i s i s 

Etnomatema�ka pada Kue Tradisional Bugis 

dan Penerapannya dalam Pembelajaran 

Geometri', awal mula hadirnya bandang-

bandang atau doko'-doko' u� dimulai dari 

kesederhanaan. Dahulu, mayoritas sesepuh 

Bugis adalah petani yang mengandalkan 

hasil bumi seper� padi, pisang dan kelapa. 

Berawal dari profesi itu lah, para petani 

mulai berkreasi dalam mengolah bahan-

bahan sederhana hasil panen sendiri 

menjadi kue berbasis kearifan lokal. Kue 

kemudian diciptakan dengan perpaduan 

tepung ketan (olahan padi yang ditumbuk 

halus), pisang matang, dan santan kelapa. 

Sebelum dikukus, adonan dibungkus 

dengan daun pisang. Fenomena ini lah yang 

memicu penamaan 'doko' dalam bahasa 

Bugis berar� 'bungkus' dan 'u�' berar� 

'pisang'. Jadi secara harfiah berar� 'pisang 

yang dibungkus'.

Ÿ Pisang epe' 

Saat berkunjung ke Makassar,  para 
wisatawan acapkali mencari jajanan yang 
satu ini. Sembari menikma� matahari 
terbenam di Pantai Losari, jajanan pisang 
epe' menjadi kuliner wajib untuk dicicipi. 
Pisang epe' cukup mudah ditemukan 
terutama di pusat Kota Makassar. Nama 
epe' sendiri berasal dari bahasa Makassar 
yang berar� 'jepit'. Sesuai namanya, pisang 
epe' kemudian diar�kan sebagai pisang 
kepok setengah matang yang dibakar di atas 
arang kemudian dijepit menggunakan dua 
bilah papan kayu tebal. Setelah dijeput, 
pisang epe' kemudian disiram dengan gula 
merah cair. Untuk sajian kekinian, pisang 
epe' biasanya diberi tambahan parutan 
keju, bu�ran coklat maupun susu kental.

Pisang epe' 
Sumber : Pinterest

57

DAUN WARISAN, BUAH KEHIDUPAN :

PISANG BAGI MASYARAKAT BUGIS – MAKASSAR



Sejauh ini, �dak ada catatan sejarah yang 
secara eksplisit menguraikan asal usul 
pisang epe' ini. Namun, masyarakat 
Makassar percaya jajanan ini sudah menjadi 
jajanan legendaris dan layak diakui sebagai 
bagian dari kearifan lokal. 

Ÿ Sanggara' peppe’

Sanggara' peppe' adalah sebuah nama 
kudapan yang mungkin terdengar asing bagi 
yang berkunjung ke tanah Daeng. Berbeda 
dengan olahan pisang lain yang cenderung 
manis dan lembut, Sanggara' peppe' diolah 
hingga kering dan garing. Sanggara' berar� 
pisang yang digoreng dan peppe' berar� 
digeprek saat kondisi masih panas. Salah 
satu hal unik dalam kuliner ini yakni pada 
saat dimakan sanggara' peppe' disajikan 

bersama sambal. Berdasarkan cerita 
masyarakat yang berkembang, filosofi dari 
sajian ini yakni konsep pacce atau ketegasan 
menunjukkan bahwa kenikmatan seja� 
seringkali ditemukan dalam kesederhanaan 
dan cita rasa yang kuat (pedas), �dak hanya 
yang manis dan lembut.

Kearifan lokal dalam sanggara' peppe' 
terletak pada sajiannya yang dikonsumsi 
bersama sambal. Masyarakat Bugis – 
Makassar memanfaatkan pisang kepok yang 
masih muda (belum matang), tekstur padat, 
dan lebih cocok untuk digoreng dan 
digeprek tanpa hancur. Kehadiran sambal 
pedas  sebaga i  pendamping  p isang 
mencerminkan karakter masyarakat pesisir 
dan agraris yang menyukai makanan pedas 
untuk menambah energi saat bekerja.

Sanggara' peppe’
Sumber : h�ps://cookpad.com/id/resep/5167973

58

DAUN WARISAN, BUAH KEHIDUPAN :

PISANG BAGI MASYARAKAT BUGIS – MAKASSAR

https://cookpad.com/id/resep/5167973


Pisang Menjadi Jantung Ketahanan 
Budaya

Sebagai penutup, kita melihat pisang 

dalam wujud buah maupun daun, telah 

mengukir peradaban panjang di tengah 

kebudayaan Bugis-Makassar. Pisang �dak 

hanya sekadar hasil panen, melainkan 

sebuah warisan budaya yang dapat 

dinikma�,  pengikat akulturasi, ritual adat 

dan filosofi hidup. Oleh sebabnya, 

melestarikan warisan pisang ini berar� 

melestarikan iden�tas masyarakat Bugis-

Makassar. Tentunya, dibutuhkan kesadaran 

dari seluruh elemen masyarakat mulai dari 

petani yang menjamin keberlangsungan 

variates pisang lokal, hingga pemerintah 

setempat dalam menciptakan ruang dalam 

mengedukasi pen�ngnya kearifan lokal. 

Keberlanjutan peran pisang krusial bagi 

ketahanan budaya di Sulawesi Selatan. Di 

tengah globalisasi dan modernisasi pangan, 

m e m p e r ta h a n ka n  ke a s l i a n ,  p ro s e s 

pembuatan tradisional, hingga penggunaan 

daun pisang sebagai pembungkus alami 

menjadi �ndakan nyata dalam melestarian 

warisan budaya ini. Pisang menjadi benteng 

yang menunjukkan bahwa pisang terus 

hidup baik di pusat kuliner, upacara adat, 

maupun dalam  cerita rakyat turun temurun. 

Mari kita jadikan upaya pelestarian pisang 

khas Bugis-Makassar sebagai gerakan dalam 

mempertahankan kearifan lokal. Melindungi 

ciri khas sajian pisang masyarakat Bugis-

Makassar dari kepunahan, rasa yang tetap 

auten�k hingga mempertahankan nilai-nilai 

filosofi menjadi investasi terbesar bagi masa 

depan budaya Bugis-Makassar.

59

DAUN WARISAN, BUAH KEHIDUPAN :

PISANG BAGI MASYARAKAT BUGIS – MAKASSAR



DAFTAR PUSTAKA

Asis, Abdul, Raodah, dan Tini Suryaningsih. 2019. Kuliner Tradisional pada Upacara Adat di 
Sulawesi Selatan. Cetakan I. Makassar: Unhas Press.

Dwi, L. N. A. (2024). Es Pisang Ijo Entremet. Tesis D3, Politeknik Pariwisata NHI : Bandung.

Nurdin, H., Nur, F., & Yuliany, N. (2025). Analisis Etnomatema�ka pada Kue Tradisional Bugis 
dan Penerapannya dalam Pembelajaran Geometri. Jurnal Derivat, 12(1), 10–24.

Ridha, M., et al. (2000). Makanan, Kebudayaan dan Kesehatan pada Etnis Bugis di Kab. Bone, 
Sulawesi Selatan. Dalam Prosiding Simposium Internasional Jurnal Antropologi 
Indonesia I: Makassar. 

Said, M. (2015). Makna Filosofis Upacara Mapacci dalam Tradisi Pernikahan Bugis Makassar. 
Jurnal Al-Qalam, 21(2), 315–326.

Syarif, Ananto Yudono, Afifah Harisah, dan Moh Muhsen Sir. (2018). Ritual Proses Konstruksi 
Rumah Tradisional Bugis di Sulawesi Selatan. WALASUJI (Jurnal Sejarah dan 
Budaya), 9(1), 53-72.

Internet :

h�ps://rri.co.id/kuliner/1382099/sanggara-balanda-kuliner-legendaris-dengan-filosofi-
mendalam , diakses pada tanggal 15 Oktober 2025 pukul 15:08 WIB. 

h�ps://www.goodnewsfromindonesia.id/2023/12/04/sejarah-pisang-epe-khas-makassar-
dan-cara-membuatnya , diakses pada tanggal 15 Oktober 2025 pukul 23:19 WIB.

60

DAUN WARISAN, BUAH KEHIDUPAN :

PISANG BAGI MASYARAKAT BUGIS – MAKASSAR

https://rri.co.id/kuliner/1382099/sanggara-balanda-kuliner-legendaris-dengan-filosofi-mendalam
https://rri.co.id/kuliner/1382099/sanggara-balanda-kuliner-legendaris-dengan-filosofi-mendalam
https://www.goodnewsfromindonesia.id/2023/12/04/sejarah-pisang-epe-khas-makassar-dan-cara-membuatnya
https://www.goodnewsfromindonesia.id/2023/12/04/sejarah-pisang-epe-khas-makassar-dan-cara-membuatnya


Pengantar

Kuliner tradisional seper� hidangan 
berbasis rempah Nusantara atau kue manis 
agraris menjadi pengingat akan akar budaya 
yang sering terlupakan di tengah makanan 
cepat saji di era globalisasi saat ini. Oleh 
karena itu, mengeksplorasi kuliner bukan 
hanya tentang memuaskan selera, tetapi 
juga merayakan warisan yang memberi kita 
manfaat yang lebih besar dalam hidup kita. 
Menurut (Humaedi, 2021), kuliner �dak 
sekadar makanan untuk memenuhi 
kebutuhan krea�f seseorang; itu memiliki 
filosofi dan prinsip sosial yang dibawa oleh 
se�ap individu dan komunitas yang 
mengelola dan menghidangkannya. Selain 
itu, berbagai jenis bahan baku (bahan baku) 

akan disesuaikan dengan sumber daya 
lingkungan sekitarnya dan didasarkan pada 
prinsip kebudayaan yang dianutnya.

M a k a n a n  � d a k  h a n y a  m e r u p a k a n 
kebutuhan biologis manusia untuk bertahan 
hidup, tetapi juga merupakan kebutuhan 
sosial dan budaya bagi se�ap orang dalam 
komunitas atau masyarakat. Faktor-faktor 
sosial dan budaya memengaruhi pilihan 
makanan untuk asupan, dan faktor-faktor 
budaya adalah bagian dari pengalaman 
m a n u s i a  ya n g  s e l a l u  b e r u b a h  d a n 
berkembang  (Utami, 2018). Oleh karena 
itu, makanan digunakan dalam berbagai 
acara sosial seper� pernikahan, fes�val, 

SIMBOLISME KULINER BUGIS: CERMINAN IDENTITAS 

DAN HARMONI KEHIDUPAN TRADISIONAL

61

Suciaty Pratiwi  Fitriani  Musmita

STKIP Bina Harapan Celebes Makassar1
SMP Negeri 9 Kota Pare-pare2

suciatypra�wi@gmail.com / fitri�s012@gmail.com

1 12

mailto:suciatypratiwi@gmail.com
mailto:fitrifbs012@gmail.com


a t a u  p e r t e m u a n  k e l u a r g a  u n t u k 
memperkuat ikatan dan mengekspresikan 
iden�tas budaya komunitas.

Dengan tanah yang subur dan sumber 
makanan yang melimpah, Nusantara 
menjadi tempat yang ideal untuk ragam 
kuliner lokal yang unik dan beragam, yang 
mencerminkan kekayaan biodiversitas dari 
Sabang hingga Merauke. Lokasi geografis 
menentukan bahan-bahan terdekat, yang 
diolah dengan pengetahuan dan krea�vitas 
lokal untuk menghasilkan makanan asli 
seper� es pisang ijo, kapurung, dan 
sebagainya. Metode ini �dak hanya menjaga 
keberlanjutan makanan tetapi  juga 
meningkatkan iden�tas budaya melalui rasa 
yang mencerminkan harmoni antara alam 
dan manusia. Oleh karena itu, kuliner 
Nusantara telah menjadi warisan hidup 
yang harus dijaga, mengajak kita untuk 
merayakan kekayaan tanah air dalam se�ap 
suapan.

Bayangkan diri Anda di kampung halaman 
duduk di teras rumah panggung khas Bugis, 
sambil menghirup angin sepoi-sepoi yang 
m e m b a w a  a r o m a  k e s e j u k a n  d a n 
kedamaian. Anda dapat mengunyah 
hidangan kuliner khas onde-onde yang 
hangat berbalut kelapa parut dan cita rasa 
manis di dalamnya. Se�ap suapan menjadi 
pengingat akan warisan yang masih hidup, 
memberi kita kesempatan untuk merasakan 
hubungan budaya melalui kesenangan yang 
sederhana. Melalui kelembutan se�ap 
gigitan menjadi simbolisme kehidupan yang 
harmonis.

D a l a m  a r � ke l  i n i ,  k a m i  m e n c o b a 
menjelaskan berbagai jenis kue tradisional, 
yang merupakan makanan khas Bugis dan 
Sulawesi Selatan secara keseluruhan, 
dengan penekanan utama pada olahan 
tepung beras, kelapa, dan gula merah yang 
merupakan dasar rasa asli dan nutrisi alami 

dari pangan lokal. Selain itu, mempelajari 
simbolisme secara mendalam berdasarkan 
maknanya dan nilai budayanya. Metode ini 
�dak hanya berfungsi meningkatkan 
pemahaman pembaca tentang warisan 
kuliner, melainkan mengajak pembaca 
untuk berpikir tentang bagaimana se�ap 
kue membuat hubungan antara iden�tas 
etnis dan keharmonisan tradisional. Oleh 
karena itu, eksplorasi ini merupakan 
u n d a n g a n  u n t u k  m e n g h a r g a i  d a n 
melestarikan kekayaan pangan lokal di era 
kontemporer.

Fungsi Kuliner Tradisional Bugis

Kuliner tradisional khas Bugis memiliki 
fungsi yang beragam dalam kehidupan 
masyarakat. Hadirnya dalam berbagai 
konteks kepen�ngan �dak sebatas sebagai 
pelengkap untuk memenuhi jamuan kepada 
tamu yang datang, tetapi lebih dari pada itu. 
Hadirnya  suatu  ku l iner  t rad is iona l 
merupakan merupakan sarana dalam 
mengenalkan kehidupan sosial, budaya, dan 
wisata (Umiya� dkk, 2021). Kaddoq 
minynyaq dan makanan khas lainnya 
disiapkan secara gotong royong dan 
menjadi sajian utama dalam tradisi adat 
maupun keagaaman pada masyarakat Bugis 
Makassar. Selain itu, mereka dibagikan 
ke p a d a  m a sya ra kat  s e b a ga i  ta n d a 
solidaritas dan harapan akan keberkahan 
(Hidaya� et al., 2023); (Rusnali et al. 2021). 
Dengan demikian, secara umum kuliner 
memiliki fungsi religius, sosial, budaya, 
integrasi, dan ekonomi (Suryaningsih, 
2019).

Fungsi pertama adalah sehubungan dengan 
a s p e k  s o s i a l  s e b a ga i  p e m e r ku ku h 
kebersamaan masyarakat. Ke�ka orang 
Bugis akan kedatangan tamu baik keluarga 
maupun kerabat,  umumnya mereka 
membuat olahan kue sebagai penyambung 
penyambutan. Ia memiliki kedudukan 

62

SIMBOLISME KULINER BUGIS: CERMINAN IDENTITAS 

DAN HARMONI KEHIDUPAN TRADISIONAL



sebagai wujud penghormatan sekaligus 
memperkuat jalinan silaturahmi antar 
sesama. Dalam proses pembuatannya, 
biasanya melibatkan tetangga dekat 
maupun keluarga. Sehingga melalui kuliner 
tradisional ini, bukan semata-mata tentang 
r a s a ,  m e l a i n k a n  j e m b a t a n  u n t u k 
memperkaya harmonisasi sosial dalam 
kehidupan sehari-hari.

Kuliner tradisional juga memiliki fungsi 
u ta m a  d a l a m  a k � v i ta s  r i t u a l  a d at 
masyarakat Bugis. Misalnya tradisi adat 
massulo béppa di Dusun Karampuang, 
Kabupaten Sinjai. Menurut (Asis, 2019) 
bahwa massulo béppa berar� “menerangi 
kue” semalam suntuk sambil iringan musik 
gendang. Ak�vitas ini bertujuan sebagai 
ungkapan rasa syukur terhadap Tuhan Yang 
Maha Esa agar diberikan kelancaran dan 
keberhasilan dalam mengolah lahan-lahan 
pertanian mereka.

Saat menyambut tamu dari luar daerah, 
kuliner Bugis juga digunakan sebagai alat 
diplomasi sosial karena melambangkan 
keramahan yang membuat tamu merasa 
diterima seper� keluarga. Kue tradisional 
berguna untuk membangun jaringan dan 
memperkuat hubungan antar-etnis di 
Sulawesi Selatan selama pertemuan 
pemerintah atau fes�val. Fungsi ini, 
menjadikan kuliner sebagai bahasa tanpa 
kata untuk mendorong perdamaian dan 
kerja sama, di mana gula merah yang manis 
menjadi simbol ikatan yang manis dan 
abadi.

Kuliner Bugis tradisional juga berfungsi 
sebagai simbol pendidikan yang hidup dan 
interak�f. Dalam proses mengajarkan anak 
membuat buras, mulai dari pengadukan 
beras hingga pembungkusan daun pisang, 
i b u - i b u  s e c a r a  � d a k  l a n g s u n g 
menyampaikan nilai gotong royong melalui 
kerja sama keluarga dalam memasak. 

Misalnya, orang Bugis biasanya membuat 
buras sebagai hidangan utama menjelang 
lebaran. Sangat umum saat membuatnya 
untuk membagi peran bagi seisi rumah, 
termasuk anak-anak, dengan memberi 
mereka sedikit waktu untuk "mengikat 
burasa" sebagai simbol dari nilai keluarga 
yang bersatu.

Seiring berjalannya waktu, kuliner telah 
berkembang untuk mengakomodasi acara 
sakral, nilai tradisi, dan kebutuhan keluarga 
d i  r u m a h ,  s e r t a  u n t u k  m e m e n u h i 
permintaan pasar. Salah satu kebutuhan 
masyarakat adalah kuliner, yang dianggap 
memiliki nilai jual yang �nggi. Jadi, kuliner 
tradisional �dak hanya ada di pedesaan; itu 
juga ada di kota-kota besar, mal, dan 
restoran elit.

Filosofi Makna di Balik Kuliner Tradisional 

(Geertz ,  1973)  menganggap bahwa 
kebudayaan adalah pola makna yang 
terungkap dalam simbol-simbol yang telah 
berkembang selama bertahun-tahun. 
Simbol adalah gambar, bentuk, atau benda 
yang mewakili ide, benda, atau jumlah. 
Sejalan dengan hal tersebut, (Spradley, 
1997) juga menganggap bahwa makna 
budaya diciptakan menggunakan simbol-
simbol. Simbol adalah objek atau peris�wa 
yang menunjuk pada sesuatu. Semua simbol 
melibatkan �ga unsur, yakni simbol itu 
sendiri, satu rujukan atau lebih, dan 
h u b u n g a n  a n t a r a  s i m b o l  d e n g a n 
rujukannya.

Kuliner tradisional biasanya memiliki banyak 
simbolisme yang mendalam. Berbagai 
aspek, seper� nama makanan, bentuk dan 
warnanya, kisah sejarah di baliknya, dan 
penggunaan bahan pangan lokal yang asli, 
m e n u n j u k k a n  m a k n a  fi l o s o fi s . 
Kesederhanaan alam dan nilai kebersamaan 
sosial adalah beberapa pelajaran hidup yang 

63

SIMBOLISME KULINER BUGIS: CERMINAN IDENTITAS 

DAN HARMONI KEHIDUPAN TRADISIONAL



dapat kita pelajari melalui simbol-simbol ini. 
Meskipun pemahaman ini �dak terbatas 
pada pemahaman makna, yang lebih 
p e n � n g  a d a l a h  b a g a i m a n a 
memanfaatkannya dalam kehidupan sehari-
hari,  memasukkan filosofi ke dalam 
hubungan sosial  dan budaya untuk 
memperbaiki hubungan masyarakat. 
Kuliner menjadi lebih dari sekadar makanan 
karena ia berfungsi sebagai representasi dan 
panduan hidup yang abadi.

Di bawah ini diuraikan beberapa kue 
tradisional yang seringkali kita jumpai baik 
dalam tradisi daur hidup, tradisi pembacaan 
kue setelah membeli kendaraan baru, 
maupun sebagai santapan dalam kehidupan 
santai sehari-hari masyarakat Bugis. Kue 
tradisional ini menggunakan bahan-bahan 
lokal yang mudah dijumpai dan tumbuh 
subur pada sekitar kita. Kue yang dimaksud 
melipu� onde-onde, nennu'-nennu', beppa 
puté, jompo-jompo, sawella, cangkoneng, 
dan ka�ri sallang.

1. Onde-onde

Salah satu kue tradisional yang paling 
terkenal di masyarakat Bugis Sulawesi 
Selatan adalah ondé-ondé, yang menonjol 
k a r e n a  b e n t u k n y a  y a n g  b u l a t , 
melambangkan persatuan dan kekuatan 
kolek�f dalam kehidupan yang damai. Kue 
ini adalah hidangan sederhana tapi penuh 
makna yang sering disajikan dalam acara 
syukur masyarakat. Ini dibuat dari tepung 
beras ketan pu�h yang lembut dan gurih 
sebagai dasar adonan, diisi dengan gula 
merah aren manis alami yang meleleh saat 
digigit untuk rasa legit, dan ditutup dengan 
parutan kelapa yang memberikan tekstur 
gurih di luar.

Proses pembuatan ondé-ondé, yang 
memiliki makna filosofis yang besar, dimulai 
dengan mencampur tepung ketan dan gula 

merah secara merata ke dalam air mendidih. 
Setelah 40 hingga 60 de�k, se�ap adonan 
mengapung kembali  ke permukaan, 
meskipun sempat tenggelam sepenuhnya. 
Pelajaran hidup tentang ketangguhan dan 
op�misme diajarkan oleh simbolisme ini: 
bahkan jika seseorang berada di posisi 
bawah atau menghadapi kesulitan dalam 
hidupnya, mereka harus terus berusaha 
untuk bangkit dan muncul kembali, bukan 
hanya untuk bertahan sendiri, tetapi untuk 
membantu orang lain seper� ondé-ondé 
yang siap dibagikan dalam semangat gotong 
royong.

Sehubungan dengan penggunaan bahan 
dasar gula merah dan kelapa dari hidangan 
ondé-ondé, terdapat salah satu ungkapan 
Bugis yang memiliki makna mendalam. 
"Sirampé golla na kaluku", yang secara 
harfiah berar� "saling mengenang bagai 
gula dan kelapa," adalah ungkapan pui�s 
yang sering dikaitkan dengan kuliner dalam 
tradisi Bugis Sulawesi Selatan. Ungkapan ini 
menggambarkan bagaimana kenangan baik 
dan manis saling melengkapi, mirip dengan 
proses pembuatan ondé-ondé di mana gula 
merah meleleh di dalam adonan tepung 
ketan. Ungkapan ini sering digunakan dalam 
budaya agraris Bugis saat berbagi kue di 
acara keluarga atau merayakan panen, 
mengingatkan pada hubungan sosial seper� 
padi dan tanah yang saling bergantung 
untuk tumbuh subur.

Gula merah (golla cella'), isian manis yang 
dibuat dalam ondé-ondé, melambangkan 
kenangan manis yang hangat dan penuh 
rezeki, di mana rasa legitnya yang meleleh 
saat digigit melambangkan peris�wa 
bahagia yang tak lekang oleh waktu, seper� 
kisah panen yang melimpah atau perayaan 
pernikahan bersama. Selain itu, kelapa 
(kaluku) yang terbungkus dalam balutan 
parutan kelapa memiliki tekstur gurih dan 
renyah di luar, melambangkan kenangan 

64

SIMBOLISME KULINER BUGIS: CERMINAN IDENTITAS 

DAN HARMONI KEHIDUPAN TRADISIONAL



baik yang kokoh dan melindungi, seper� 
lapisan luar onde-onde yang menjaga 
kelembutan isi. Kombinasi keduanya dalam 
kue sederhana ini bukan kebetulan; itu 
adalah contoh krea�vitas lokal yang 
memadukan makanan agraris—gula dari 
pohon aren dan kelapa dari kebun—untuk 
menyampaikan nilai-nilai kehidupan yang 
seimbang dan saling menguntungkan.

Menurut ungkapan tersebut, ondé-ondé 
adalah representasi dari kenangan yang 
abadi dan saling melengkapi. Di sana, gula 
merah dan kelapa menciptakan rasa yang 
harmonis dan mengajarkan pelajaran manis 
tentang persahabatan atau hubungan sosial 
di balik perjuangan sehari-hari yang gurih. 
Iden�tas Bugis diperkuat oleh simbolisme 
ini sebagai masyarakat yang bersyukur atas 
masa lalunya sambil melihat ke depan, di 
mana kue bulat onde-onde menjadi simbol 
lingkaran kehidupan yang penuh gotong 
royong dan rasa terima kasih

dan gula merah harus dicampur dengan 
keteli�an �nggi agar adonan menjadi kental 
dan homogen. Untuk mengetahui apakah 
adonan sudah siap sebelum digoreng, 
pembuat menggunakan sendok nasi untuk 
mengambil sejumput dan meneteskannya. 
Jika tetesan terputus-putus, itu berar� 
adonan belum siap; sebaliknya, ke�ka air 
menyatu dengan baik, adonan sudah 
matang dan siap digoreng. Ini harus 
digoreng hingga renyah di luar dan lembut di 
dalam, yang memas�kan hasil  yang 
sempurna.

Jompo-jompo, juga dikenal sebagai "compo-
compo", berasal dari kata Bugis "ompo", 
yang berar� "muncul". Is�lah ini secara 
harfiah menggambarkan proses pembuatan 
kue, di mana adonan tepung ketan dan gula 
merah mengembang di tengahnya saat 
digoreng dalam minyak panas.  Kue 
"bermunculan" ini bukan hanya teknik 
memasak sederhana, tetapi juga simbol 
filosofis yang mendalam bagi masyarakat 
Bugis. Kue ini adalah doa yang baik tentang 
rezeki yang selalu muncul dan berkembang 
d i  m a n a  p u n  m e re ka  b e ra d a ,  d a n 
mengajarkan nilai  ketangguhan dan 
op�misme dalam menghadapi kesulitan 
kehidupan agraris. Kue ini bukan hanya 
camilan manis; itu adalah pengingat dari 
kehidupan yang hidup dan op�mis.

Foto 1. Onde-onde, dokumentasi pribadi, 2024

2. Jompo-Jompo .

Jompo-jompo juga disebut compo-compo, 
adalah jenis kue bundar tradisional Bugis 
yang sering disajikan dalam upacara adat 
seper� mappenré' tojang. Memiliki rasa 
gurih dan lembut yang nikmat di lidah. 
Untuk membuat kue ini, tepung ketan pu�h Foto 2. Jompo-jompo, dokumentasi pribadi, 2024

65

SIMBOLISME KULINER BUGIS: CERMINAN IDENTITAS 

DAN HARMONI KEHIDUPAN TRADISIONAL



3. Nennu-Nennu' 

Khususnya di Soppeng dan Wajo Sulawesi 
Selatan, kue tradisional Bugis nennu'-
nennu', sering digunakan sebagai makanan 
p e n � n g  d a l a m  u p a c a r a  a d a t  d a n 
keagamaan. Ini menunjukkan integrasi 
antara makanan dan kehidupan spiritual 
masyarakat agraris. Dalam adat is�adat, kue 
ini termasuk dalam kelompok béppa 
fétungrupa, atau kue tujuh jenis, yang 
disajikan pada pesta panen, perkawinan, 
dan acara mappenre' tojang (aqiqahan), di 
mana bentuk sederhana dari tepung beras 
dan gula merah adalah simbol rasa terima 
kasih atas hasil bumi dan kelahiran baru. Di 
ranah keagamaan, nennu'-nennu' berfungsi 
sebagai jembatan antara tradisi lokal dan 
nilai universal. Masyarakat Bugis khususnya 
di Soppeng seringkali membawanya ke 
Tanah Suci Mekkah sebagai simbol doa, 
bukan untuk konsumsi ataupun dijual, 
melainkan sebagai representasi harapan 
kolek�f yang meningkatkan dimensi 
spiritual.

Penamaan "nennu'-nennu'," berasal dari 
kata Bugis "nennu'" atau "nennnung", yang 
diar�kan oleh orang Bugis  sebagai 
"mannennungeng", sebuah konsep yang 
secara harfiah menggambarkan esensi kue 
ini sebagai representasi kesinambungan 
kehidupan agraris dan sosial. Dalam ritual 
perkawinan, nennu'-nennu' digunakan 
s e b a g a i  h i d a n g a n  s i m b o l i s  y a n g 
melambangkan hubungan abadi antara 
mempelai  dalam ranah pernikahan. 
Bentuknya yang menyerupai gulungan 
benang yang �dak dapat dipecahkan yang 
membentuk kesatuan utuh, mewakili 
harapan bahwa pernikahan akan bertahan 
lama dan melahirkan keturunan yang abadi. 
Dengan cara yang sama seper� calon 
jemaah haji di Soppeng bernama Sanatang 
(63 th) membawa kue ini ke Mekkah sebagai 
simbol haji, mereka memohon rezeki terus 
mengalir (berkesinambungan) agar keluarga 

dekat mereka dapat memenuhi rukun Islam 
kelima. Kue ini merupakan aspirasi spiritual 
yang menyatu dengan iden�tas budaya 
Bugis.

D a l a m  n e n n u ' - n e n n u ' ,  m a k n a 
mannennungeng menekankan filosofi 
berkesinambungan tanpa hen�, di mana 
bentuk gulungan benang yang utuh 
melambangkan keinginan orang Bugis untuk 
kehidupan yang harmonis dan abadi, baik 
dalam hubungan perkawinan maupun 
rezeki harian yang tak terputus. Kue yang 
d imakan  se lama acara  pern ikahan 
digunakan sebagai s imbol doa agar 
mempelai, kerabat, dan keluarga tetap 
bahagia  se lamanya.  Dengan ikatan 
pasangan ini ,  d iharapkan akan ada 
keturunan  yang  melan jutkan  gar i s 
keturunan mereka. Menurut ungkapan 
Bugis, "melle' pale mannennungeng, 
siramp´ golla, sirampé kaluku", yang berar� 
kasih sayang yang berkepanjangan, saling 
mengenang gula dan kelapa, "sirampé golla" 
menunjukkan kenangan manis  dan 
"sirampé kaluku" menunjukkan kenangan 
baik.

Foto 3. Nennu-nennu', dokumentasi pribadi, 2024

66

SIMBOLISME KULINER BUGIS: CERMINAN IDENTITAS 

DAN HARMONI KEHIDUPAN TRADISIONAL



4. Cangkoneng 

Cangkoneng, juga dikenal sebagai daung 
maccaca, adalah kue tradisional yang paling 
terkenal di kalangan masyarakat Bugis di 
Sulawesi Selatan. Ini sering digunakan 
dalam berbagai upacara adat, seper� 
upacara perkawinan, syukuran panen, dan 
acara keagamaan lainnya, menunjukkan 
peran kuliner sebagai komponen sakral yang 
meningkatkan iden�tas budaya agraris. 
D e n g a n  m e n i n g k a t n y a  ke b u t u h a n 
masyarakat modern, kue ini sekarang dapat 
dibeli di pasar tradisional seper� Pasar 
Sentral Soppeng atau bahkan di daerah lain. 
Pedagang di sana menjualnya sebagai 
camilan sehat yang dibuat dari bahan lokal. 
Selain di pasar, cangkoneng juga dijual oleh 
penjual keliling di pinggir jalan pada pagi 
hari. Ini membuatnya menjadi bagian dari 
ru�nitas harian yang murah dan populer 
sambil mempertahankan rasa auten�k dari 
bahan-bahan segar.

Kue cangkoneng dibuat dari tepung ketan 
pu�h atau hitam yang kaya serat untuk 
tekstur lembut, dicampur dengan santan 
kelapa segar untuk rasa creamy, parutan  
gula merah aren manis alami untuk rasa 
manis, dan dibungkus dengan daun pisang 
s e b e l u m  d i k u k u s  h i n g g a  m a t a n g , 
menghasilkan bentuk segi�ga yang sama sisi 
dan ujung runcing yang khas, yang dikenal 
sebagai macciru'. Ritual perkawinan 
memiliki makna filosofis yang mendalam 
sebagai lambang kesejahteraan. Menurut A. 
Majja (75 th) di Wajo seorang tokoh 
masyarakat setempat, bentuk runcing ke 
atas ini melambangkan harapan agar rezeki 
kedua mempelai terus meningkat dan 
diberkahi oleh Tuhan, yang memperkuat 
hubungan rumah tangga dengan nilai syukur 
dan keabadian.

Selain itu, menurut peneli�an di Kabupaten 
Bone (Raodah, 2019), kue tradisional ini 
sering digunakan dalam acara perkawinan. 

Pada bagian dalamnya terdapat "pallise", 
yang merupakan campuran parutan kelapa 
dan gula merah, yang menunjukkan bahwa 
kedua mempelai akan memiliki kehidupan 
yang penuh dengan kemakmuran dan 
kebutuhan rumah tangga, �dak seper� isi 
dalam cangkuling atau cangkoneng. 

Foto 4. Cangkoneng, Dokumentasi Penulis, 2025

5. Ka�ri Sallang

Kue Ka�ri Sallang iden�k dengan rasanya 

yang manis dan gurih. Kuliner khas ini juga 

seringkali dijumpai dalam tradisi pernikahan 

sebagai salah satu simbol filosofi hidup 

masyarakat Bugis yang sarat makna. Bentuk 

dan susunannya yang unik menggambarkan 

nilai-nilai kehidupan yang dijunjung �nggi 

oleh masyarakatnya. Lapisan bawah kue ini 

terbuat dari sokko' bolong (beras ketan 

hitam), sementara bagian atasnya terdiri 

atas campuran gula merah dan santan. 

Melalui bentuk dan rasa yang sederhana 

namun penuh makna, ka�ri sallang menjadi 

c e r m i n a n  wata k  o ra n g  B u g i s  ya n g 

menghargai keselarasan dan ketulusan 

dalam ber�ndak.

Kue ka�ri sallang memiliki tempat is�mewa 

dalam masyarakat Bugis. Kue ini biasanya 

disajikan pada acara-acara adat seper� 

pernikahan (appabo�ngeng) dan aqiqah, 

sebagai cara untuk menunjukkan rasa 

terima kasih dan penghormatan kepada 

67

SIMBOLISME KULINER BUGIS: CERMINAN IDENTITAS 

DAN HARMONI KEHIDUPAN TRADISIONAL



para tamu. Dalam situasi ini, ka�ri sallang 

sebagai hidangan menampilkan nilai sosial 

dan spiritual, serta kehormatan. Namun, 

seiring berjalannya waktu, ka�ri sallang 

mulai melampaui acara adat. Dengan 

perkembangan zaman dan meningkatnya 

permintaan masyarakat, kue ini sekarang 

dapat ditemukan di pasar tradisional seper� 

Pasar Sentral Soppeng, Bone, dan Wajo, 

bahkan di kota-kota besar seper� Makassar. 

Diperjualbelikan sebagai camilan harian 

yang disukai banyak orang karena rasanya 

yang khas dan bahan-bahannya yang 

berasal dari sumber lokal.

Menurut penuturan beberapa tokoh adat, 

lap isan- lap isan  pada  ka�r i  sa l lang 

melambangkan tahapan kehidupan 

manusia yang senan�asa membutuhkan 

keseimbangan antara lahir dan ba�n, antara 

kerja keras dan keikhlasan. Tekstur 

lembutnya menggambarkan sifat rendah 

h a �  d a n  k e t u l u s a n ,  s e m e n t a r a 

kekokohannya mencerminkan keteguhan 

dan kehormatan diri. Se�ap potongan kue 

menjadi pengingat bahwa kemanisan hidup 

seja� �dak hanya berasal dari rasa, tetapi 

juga dari budi peker� yang luhur.

Seringkali disebut oleh masyarakat Bugis 

bahwa makna dari kue ka�ri sallang merujuk 

pada bentuknya, yakni “najujungngi 

cenningngé na lunra'é”. Ungkapan tersebut 

bermakna harapan doa bahwa segala 

sesuatu yang dilakukan dengan niat baik 

dapat menghasilkan puncak kebahagiaan 

bagaikan ka�ri sallang yang menyuguhi rasa 

manis nan gurih. Dengan demikian, ka�ri 

sallang merupakan warisan nilai-nilai 

kehidupan yang masih hidup hingga kini. 

Keberadaannya di tengah masyarakat 

modern menjadi buk� bahwa cita rasa dan 

ke b i j a ks a n a a n  l o ka l  B u g i s  m a m p u 

beradaptasi tanpa kehilangan maknanya.

6. Sawella 

Sawella adalah salah satu kue tradisional 
yang paling dikenal oleh masyarakat Bugis di 
Sulawesi Selatan. Ini dibuat dari tepung 
ketan pu�h atau hitam dengan gula merah 
asli dan memiliki tekstur luar yang kriuk dan 
bagian dalam yang lembut dan gurih, yang 
menghasilkan rasa yang unik dan memikat. 
Pembuatannya yang menggunakan gula 
merah aren, beras ketan, dan kelapa parut, 
menunjukkan kecerdasan agraris Bugis dan 
menjadikannya bagian pen�ng dari upacara 
keagamaan dan sosial. Oleh karena itu, 
sawella adalah warisan budaya yang 
menghubungkan orang-orang dalam 
kehidupan sehari-hari khususnya dalam 
ak�vitas pertanian.

Dalam bahasa Bugis, sawella merujuk pada 
kata "mawella-wella", yang berar� "mekar" 
atau "berkembang", yang menggambarkan 
proses di mana kue ini menggambarkan 
aura kehidupan yang cerah dan muda. 
Dalam interaksi sosial Bugis, is�lah ini sering 
digunakan untuk menyapa seseorang yang 
penuh semangat dan baik ha�. Oleh karena 
itu, sawella menjadi simbol harapan bagi 
masyarakat, di mana makna "berkembang" 
menginspirasi  generasi  muda untuk 
menjaga warisan agraris, memas�kan 
bahwa tradisi ini tetap relevan di zaman 
sekarang sebagai bentuk ekspresi budaya 
yang posi�f dan berkelanjutan.

Foto 5. Ka�ri Sallang. Dokumentasi Penulis, 2025 

68

SIMBOLISME KULINER BUGIS: CERMINAN IDENTITAS 

DAN HARMONI KEHIDUPAN TRADISIONAL



Sawella juga kadangkala ditemukan dalam 
ritual perkawinan atau aqiqah Bugis sebagai 
simbol doa pengharapan yang mendalam, di 
m a n a  b e n t u k ny a  y a n g  m e ka r  d a n 
berkembang melambangkan harapan agar 
kehidupan mempelai atau anak baru lahir 
selalu penuh berkah dan maju tanpa hen�. 
Ini juga mencerminkan filosofi kesuburan 
dan ketahanan dalam siklus kehidupan. 
Sawella menjadi pengingat abadi tentang 
bagaimana orang Bugis menghadapi 
kesulitan dengan nilai-nilai posi�f, dan 
bagaimana nilai-nilai ini akan menjadi 
sumber inspirasi untuk keseimbangan sosial 
dan budaya di masa depan.

sosial di tengah tantangan modern. Oleh 
karena itu, makanan Bugis adalah warisan 
yang terus berubah yang mempertahankan 
esens i  budaya sambi l  beradaptas i , 
mengajarkan kita untuk menghargai 
ke s e i m b a n g a n  a n t a r a  t r a d i s i  d a n 
keberlanjutan.

Untuk merasakan makna ini  secara 
langsung, mari kita coba membuat kue Bugis 
sederhana di rumah, mendukung petani 
lokal dengan membeli bahan organik dari 
pasar tradisional, atau pergi ke fes�val 
kuliner lokal untuk menjadi bagian dari 
acara yang memperinga� warisan ini. 
Langkah-langkah sederhana seper� ini �dak 
hanya membuat pengalaman pribadi lebih 
baik, tetapi juga membantu pelestarian 
budaya; par�sipasi kita membantu menjaga 
mata pencaharian petani dan meningkatkan 
biodiversitas pangan lokal di era globalisasi. 
Oleh karena itu, langkah-langkah ini 
merupakan bagian dari upaya bersama 
untuk mempertahankan simbolisme kuliner 
Bugis sebagai aset nasional yang berguna 
dan bertahan lama.

Se�ap suapan kue Bugis, seper� ondé-ondé 
yang renyah manis, adalah pelajaran yang 
mendalam tentang harmoni kehidupan. 
Rasa gurih kelapa dan manis gula merah 
mengajarkan nilai kesabaran dan kerja sama 
dalam menghadapi kesulitan sehari-hari. 
Melalui kuliner ini, kita belajar bahwa 
iden�tas budaya Bugis bukan hanya warisan 
dari masa lalu; itu adalah alat untuk 
membangun masa depan yang inklusif dan 
berkelanjutan di mana harmoni antara 
manusia dan alam menjadi kunci untuk 
ketahanan sosial. Oleh karena itu, mari kita 
pikirkan bagaimana kuliner sederhana ini 
d a p a t  m e n j a d i  i n s p i r a s i  u n t u k 
mempertahankan nilai-nilai luhur meskipun 
zaman berubah, memas�kan bahwa 
warisan ini terus mengalir seper� air 
mengalir untuk memberi kehidupan kepada 
generasi mendatang.

Foto 6. Sawella, dokumentasi pribadi, 2024

Kuliner Bugis: Simbol Iden�tas dan 
Harmoni yang Hidup

Kuliner Bugis Sulawesi Selatan, yang dibuat 
dari tepung beras lokal dan gula merah aren, 
berfungsi sebagai representasi iden�tas 
etnis yang hidup dalam masyarakat. Kuliner 
�dak hanya memenuhi kebutuhan nutrisi 
sehari-hari tetapi juga berfungsi sebagai 
jembatan antara alam dan manusia, di mana 
rasa manis gula merah melambangkan 
kemakmuran, kesuburan, dan kebersamaan 
komunal, sebagaimana diama� dalam 
et n o g rafi  l o ka l  ya n g  m e n u n j u k ka n 
bagaimana hidangan ini memperkuat ikatan 

69

SIMBOLISME KULINER BUGIS: CERMINAN IDENTITAS 

DAN HARMONI KEHIDUPAN TRADISIONAL



DAFTAR PUSTAKA

Abdul Asis. (2019). Makna Simbolik Makanan Tradisional Pada Upacara Adat Massulo Beppa 
di Dusun Karampuang Kabupaten Sinjai . In Syahrir Kila, Muh. Amir, & Iriani (Eds.), 
Kuliner Tradisional Pada Upacara Adat di Sulawesi Selatan . Unhas Press.

Cliffort Geertz. (1973). The Interpreta�on of Cultures: Selected Essays. Basic Books.

Hidaya�, S., Rahman, N., Rahman, F., Hadrawi, M., & Suryaningsih, I. (2023). Menelusuri 
Makna Penamaan dan Bentuk Kaddoq Minynyaq Bugis dalam Perspek�f 
Semiologi. Lingua Susastra, 3(2), 95–105. h�ps://doi.org/10.24036/ls.v3i2.115

I Gus� Ayu Agung Dian Susanthi, & Mirsa Umiya�. (2021). Language Documenta�on on Local 
Culinary of Oa-Cusse Ambeno, Timor Leste. Linguis�c Community Service Journal, 
2(1).

M. Alie Humaedi. (2021). Jejaring Kuliner Indonesia, Uraian Awal Kekayaan Budaya. In 
Pemajuan Kebudayaan Kuliner Tradisional Indonesia: Hibriditas dalam Koding . LIPI 
Press.

Raodah. (2019). Makna Simbolik Makanan Tradisional Dalam Upacara Perkawinan Adat di 
Kabupaten Bone . In Syahrir Kila, Muh. Amir, & Iriani (Eds.), Kuliner Tradisional Pada 
Upacara Adat di Sulawesi Selatan . Unhas Press.

Rusnali, N. A., & Syam, S. (2021). The Tradi�on of Mappano' Lolo as Ritual Communica�on of 
the Bugis Bone Community. h�ps://doi.org/10.2991/assehr.k.210525.054

Spradley, J. P. (1997). Metode Etnografi terjemahan Mizbah Zulfa Elisabeth. PT Tiara Utama.

Tini Suryaningsih. (2019). Kuliner Padungku Pada Masyarakat Padoe di Desa Maleku . In 
Syahrir Kila, Muh. Amir, & Iriani (Eds.), Kuliner Tradisional Pada Upacara Adat di 
Sulawesi Selatan . Unhas Press.

Utami, S. (2018). Kuliner Sebagai Iden�tas Budaya: Perspek�f Komunikasi Lintas Budaya. 
C o v e r A g e :  J o u r n a l  o f  S t r a t e g i c  C o m m u n i c a � o n ,  8 ( 2 ) . 
h�ps://doi.org/10.35814/coverage.v8i2.588

70

SIMBOLISME KULINER BUGIS: CERMINAN IDENTITAS 

DAN HARMONI KEHIDUPAN TRADISIONAL



Di Indonesia, keragaman pangan lokal dari 
berbagai daerah mencerminkan kekayaan 
budaya nusantara dan menjadi ciri khas 
yang membedakan satu komunitas dengan 
lainnya. Pangan lokal merupakan in� dari 
iden�tas  budaya  seka l igus  fondas i 
ketahanan pangan yang wajib dijaga dan 
dikembangkan agar �dak hilang akibat 
perubahan sosial dan ekonomi. Melalui 
pangan lokal, masyarakat tetap dapat 
melestarikan warisan leluhur, memperkuat 
solidaritas sosial, dan menjamin masa 
depan ketahanan pangan yang berakar pada 
budaya asli mereka. Dengan kata lain, 
pangan lokal �dak hanya pen�ng secara gizi 
tetapi juga sebagai penjaga keberlanjutan 
nilai-nilai budaya dan sosial di tengah 
dinamika zaman.

Sulawesi Tenggara adalah salah satu 
provinsi di Indonesia yang kaya akan 
keberagaman budaya dan pangan lokal. 
Diku�p pada laman Kompasiana.com, 
provinsi ini dihuni oleh berbagai kelompok 
etnis dengan warisan budaya yang unik dan 
beragam. Keanekaragaman tersebut juga 
tercermin dalam tradisi kuliner dan jenis 
pangan pokok yang menjadi bagian pen�ng 
dari iden�tas sosial dan budaya masyarakat 
setempat. Pangan lokal seper� sagu, jagung, 
dan umbi-umbian telah digunakan secara 
turun-temurun dan memiliki keterkaitan 
yang erat dengan adat is�adat, ritual, serta 
kebiasaan sosial masyarakat setempat, 
sehingga menjadi bagian integral dari 
warisan budaya mereka (Hunowu, 2024).

Andi Indah
Universitas Negeri Makassar

andiyusmaindah@gmail.com

SIKKATO: Simbol Identitas dan Pengikat Budaya 

Masyarakat Sulawesi Tenggara

71

mailto:andiyusmaindah@gmail.com


Pangan lokal di Sulawesi Tenggara terdiri 
dari berbagai jenis bahan pokok dan 
makanan unik khas daerah. Wil, (2016) 
dalam WordPress.com, mengatakan bahwa 
bahan pangan utama di provinsi ini melipu� 
padi, jagung, ubi kayu, ubi jalar, kacang 
kedelai, kacang tanah, dan kacang hijau. 
Selain itu, Sulawesi Tenggara memiliki 
berbagai jenis makanan khas, tetapi yang 
banyak mendapatkan sorotan is�mewa 
adalah SIKKATO, makanan tradisional khas 
Sulawesi  Tenggara yang merupakan 
singkatan dari Sinonggi, Kasuami, Kambuse, 
dan Kabuto (Arwin, 2021).

Makanan khas yang pertama adalah 
s i n o n g g i ,  t e r b u a t  d a r i  s a g u  d a n 
diperkenalkan oleh masyarakat etnis Tolaki 
dan Mekongga. Dilansir dari laman Kuliner 
Kompas.com, nama sinonggi dipercaya oleh 
budayawan lokal berasal dari is�lah 
posonggi. Posonggi atau o songgi dalam 
bahasa Tolaki adalah alat yang mirip dengan 
sumpit, terbuat dari bambu yang telah 
dihaluskan dengan panjang kurang dari 
sepuluh sen�meter. Alat ini digunakan 
untuk mengambil sinonggi dari wadah 
penyajian. Sinonggi adalah makanan yang 
berasal dari pohon sagu yang tumbuh alami 
di perkampungan Kuko Hulu, daerah hulu 
Sungai Konaweha yang kini disebut Latoma 
Tua (Kiki ,  2013).  Masyarakat Tolaki 
menyebut tempat ini Sowurere yang berar� 
desa dengan ribuan pohon sagu. 

Di Sulawesi Selatan, makanan ini dikenal 
dengan nama kapurung, sementara di 
Kepulauan Maluku disebut papeda. Meski 
memiliki bahan dasar yang serupa, namun 
cara penyajiannya berbeda. Pada sinonggi, 
tepung sagu yang sudah dimasak �dak 
dicampur dengan sayur, kuah ikan, sambal 
(dabu-dabu), atau bumbu lain, melainkan 
diserahkan pada selera masing-masing 
peminatnya.

Sebelum dimasak, pa� sagu direndam 
da lam baskom atau  wadah serupa 
menggunakan air dingin selama satu malam 
hingga mengendap, kemudian airnya 
dibuang. Saat akan diolah, sagu dicairkan 
dengan air dingin secukupnya, lalu disiram 
dengan air panas mendidih sedikit demi 
sedikit sambil diaduk hingga mengental dan 
menyerupai lem. Sebaiknya, sebelum sagu 
diolah menjadi makanan siap saji, sayur, 
kuah ikan, dan sambal sudah disiapkan 
terlebih dahulu agar sinonggi bisa disantap 
saat masih panas (Kiki, 2013).

Tolaki telah mengonsumsi sagu selama 
ratusan tahun. Tidak hanya berfungsi 
sebagai penggan� nasi dalam makanan 
pokok, tetapi juga menjadi warisan leluhur 
suku Tolaki yang menunjukkan kedekatan 
mereka dengan alam dan tradisi. Pohon 
sagu sebagai bahan utama sinonggi tumbuh 
alami di wilayah tradisional Tolaki, sehingga 
sinonggi menjadi simbol keharmonisan 
masyarakat dengan lingkungan sekitar. 
Dengan mempertahankan cara pengolahan 
dan ritual makan sinonggi, masyarakat 
Tolaki turut melestarikan warisan budaya 
sekaligus menegaskan iden�tas etnis 
mereka.

Tekstur kenyal dan rasa hambar dari 
sinonggi yang dipadukan dengan lauk khas 
seper� kuah ikan kuning yang gurih dan 
sambal asam pedas menggambarkan 
filosofi hidup sederhana yang kaya akan 
kehangatan sosial dan rasa persatuan. Tata 
cara makan sinonggi yang penuh sopan 
santun dan bermakna filosofis juga 
mencerminkan sikap hidup masyarakat 
Tolaki yang menghorma� alam dan manusia 
secara seimbang.

Biasanya, s inonggi dinikma� secara 
bersama-sama dalam sebuah ritual makan 
yang disebut mosonggi. Dalam tradisi ini, 
sinonggi disajikan dalam satu wadah besar 

72

SIKKATO: Simbol Identitas dan Pengikat Budaya 
Masyarakat Sulawesi Tenggara



d a n  d i a m b i l  s e c a r a  b e r g a n � a n 
menggunakan posonggi. Cara makan ini 
melambangkan nilai kebersihan dan 
kesopanan, karena se�ap orang hanya 
mengambil bagiannya tanpa menyentuh 
bagian lain, mencerminkan rasa hormat 
terhadap sesama dan makanan sebagai 
anugerah dari alam. Makna filosofis ini 
menggambarkan norma dan e�ka dalam 
berbagi makanan sebagai karunia alam 
s e k a l i g u s  m e m p e r k u a t  h u b u n g a n 
persaudaraan antar individu.

Singkatnya, sinonggi merupakan simbol 
pen�ng dalam iden�tas budaya Tolaki yang 
merepresentasikan kebersamaan, rasa 
hormat kepada alam dan leluhur, serta 
mencerminkan kehidupan sosial yang 
harmonis dan sederhana. Melalui sinonggi, 
nilai-nilai budaya Tolaki terus dilestarikan 
dan diwariskan turun-temurun.

menyebut makanan ini sebagai soami, 
sementara di daerah Buton dan Muna 
dikenal dengan nama kasuami. Karena 
tahan lama, kasuami sering digunakan 
sebagai bekal oleh pelaut dari Buton dan 
Wakatobi saat melaut ke Singapura, 
Malaysia, hingga Filipina (Sawal, 2025).

Karena masyarakat Buton dan Wakatobi 
kesulitan menanam padi masa itu, kasuami 
dianggap sebagai simbol ketahanan pangan 
yang menunjukkan bagaimana masyarakat 
lokal menyesuaikan diri dengan lingkungan 
sekitar dan memanfaatkan sumber daya 
alam yang ada secara berkelanjutan. Hal ini 
mencerminkan kekuatan budaya dalam 
menghadapi tantangan baik dari segi 
lingkungan maupun ekonomi

Tradisi konsumsi kasuami diwariskan secara 
turun-temurun dengan se�ap keluarga 
memiliki cara pengolahan yang masih 
t r a d i s i o n a l ,  s e p e r �  p e n g u k u s a n 
menggunakan tungku kayu bakar dan 
pencetakan  da lam bentuk  kerucut 
m e n y e r u p a i  t u m p e n g .  P r o s e s  i n i 
memerlukan keteli�an dan kesabaran, serta 
menjadi momen untuk saling bergotong 
royong antar anggota keluarga. Bentuk khas 
kasuami  yang  kerucut  menyerupa i 
tumpeng, secara historis melambangkan 
gunung atau bukit suci yang dipercaya 
sebagai tempat �nggal kekuatan spiritual 
dan leluhur. Makna ini mencerminkan 
hubungan antara manusia dengan alam dan 
dunia spir itual ,  serta menunjukkan 
penghormatan yang mendalam terhadap 
alam dan leluhur sebagai bagian dari 
keragaman budaya mereka. Singkatnya 
bentuk ini  melambangkan harapan, 
keakraban, dan rasa syukur.

Bentuk kerucut juga mencerminkan nilai 
este�ka tradisional yang menonjolkan 
kehalusan dan keindahan dalam prak�k 
budaya kuliner yang diwariskan dari 

(Sinonggi, Makanan Khas Suku Tolaki-Mekongga)

Lain halnya, kasuami yang menggunakan ubi 
kayu sebagai bahan utama dan dikenal dari 
masyarakat Buton serta Wakatobi. Pada 
masa lalu, karena sulit menanam beras di 
pesisir Sulawesi Tenggara, singkong menjadi 
sumber karbohidrat utama yang prak�s dan 
tahan lama. Kasuami yang berbahan dasar 
u b i  k a y u ,  d i o l a h  d e n g a n  m e t o d e 
pengukusan menggunakan uap panas yang 
disebut soa (Wa�, 2023). Orang Wakatobi 

73

SIKKATO: Simbol Identitas dan Pengikat Budaya 
Masyarakat Sulawesi Tenggara



generasi ke generasi. Bentuk tersebut 
melambangkan keteli�an, keteraturan, 
serta nilai seni yang dijaga dan dipelihara 
oleh masyarakat sebagai bagian pen�ng dari 
iden�tas budaya mereka. Selain bermakna 
simbolis, bentuk kerucut kasuami juga 
memiliki fungsi prak�s dalam proses 
pengukusan dan penyajian. Bentuk ini 
memungkinkan uap panas mengalir secara 
merata selama pengukusan sehingga 
kasuami matang dengan baik dan memiliki 
tekstur khas. Selain itu, penyajian kasuami 
dalam bentuk kerucut memudahkan 
p e n a t a a n  d a l a m  a c a r a  a d a t  d a n 
memberikan kesan eksklusif pada hidangan 
tersebut.

Ka s u a m i  d i a n g ga p  s e b a ga i  s i m b o l 
persaudaraan dan keakraban di antara 
masyarakat Buton dan Wakatobi. Makanan 
ini sering disajikan dalam acara besar seper� 
hajatan, penyambutan tamu, dan kegiatan 

s o s i a l  ko m u n i t a s  y a n g  m e n a n d a i 
kebersamaan dan solidaritas antaranggota 
masyarakat. Makan kasuami dalam suasana 
kebersamaan dapat memperkuat hubungan 
sosial dan menunjukkan kehangatan serta 
kedekatan antarindividu dan komunitas.

Kasuami juga berfungsi sebagai lambang 
i d e n � t a s  d a e ra h ,  k h u s u s n y a  b a g i 

(Kasuami, Makanan Khas Buton-Wakatobi)

masyarakat Buton dan Wakatobi. Ia bukan 
hanya mencerminkan kearifan lokal dalam 
pengelolaan pangan, tetapi juga menjadi ciri 
khas kuliner yang membedakan daerah ini 
dengan wilayah lain. Kasuami sering kali 
menjadi makanan kebanggaan yang 
diperkenalkan kepada tamu dan wisatawan, 
memperkuat citra budaya dan iden�tas 
wilayah. Secara keseluruhan, kasuami 
menjadi simbol utama dalam iden�tas dan 
budaya masyarakat Buton dan Wakatobi, 
yang melambangkan nilai persaudaraan, 
ketahanan pangan, pelestarian tradisi, serta 
kekayaan budaya daerah mereka.

Makanan tradisional selanjutnya adalah 
kambuse berasal dari Bahasa Muna yang 
berar� jagung tua yang dibuka tongkolnya 
dan sudah dipisah dari kulitnya (Musa, 
2024). Kabupaten Muna, dikenal sebagai 
salah satu daerah penghasil jagung utama di 
Sulawesi Tenggara, sejak lama mereka 
menjadikan jagung sebagai makanan pokok 
masyarakatnya. 

Kambuse melambangkan ketahanan 
pangan masyarakat Muna yang sangat 
bergantung pada hasil alam, khususnya 
jagung yang tumbuh subur di wilayah 
mereka. Jagung sebagai bahan utama 
kambuse mencerminkan adaptasi ekologis 
dan kemandirian pangan lokal dalam 
menghadapi keterbatasan geografis serta 
perubahan iklim. Proses pengolahan 
kambuse yang khas juga menunjukkan 
keuletan dan kearifan masyarakat Muna 
dalam memanfaatkan sumber daya lokal 
secara berkelanjutan.

Selain itu, kambuse juga menjadi simbol 
perjuangan melestarikan iden�tas pangan 
lokal yang mulai tergerus oleh modernisasi 
d a n  p o l a  ko n s u m s i  y a n g  s e m a k i n 
m e n g u ta m a ka n  n a s i  b e ra s .  U s a h a 
pelestarian kambuse di desa-desa Muna 
menunjukkan kesadaran masyarakat akan 

74

SIKKATO: Simbol Identitas dan Pengikat Budaya 
Masyarakat Sulawesi Tenggara



p e n� n g nya  m e n j a ga  ke u n i ka n  d a n 
kelangsungan pangan tradisional sebagai 
bagian dari warisan budaya yang harus 
d i j a g a .  K a m b u s e  m e l a m b a n g k a n 
kesederhanaan dan efisiensi  dalam 
bertahan hidup, serta menjadi bagian 
p e n � n g  d a l a m  t ra d i s i  s o s i a l  ya n g 
m e n g u at ka n  i kata n  a nta r  a n g go ta 
masyarakat melalui kebiasaan makan 
bersama.

Pada halaman Pikiranlokal.com, Ali (2013) 
m e n y a t a k a n  k a m b u s e  m e r u p a k a n 
ungkapan cinta terhadap alam yang diolah 
menjadi sumber kekuatan. Ke�ka disajikan 
bersama sayur katembe, pepaya rebus, atau 
ikan kaondo, kambuse menjadi hidangan 
sederhana yang mendukung tumbuhnya 
generasi yang sehat dan kuat. Kambuse 
bukan hanya sekadar makanan, melainkan 
j u g a  b e r p e r a n  d a l a m  m e n d u k u n g 
pertumbuhan manusia. Di balik bu�r jagung 
yang bisa lembut atau agak keras tersebut, 
terkandung karbohidrat alami, serat, 
vitamin A dan B, serta mineral pen�ng 
seper� zat besi dan magnesium. Nutrisi ini 
beker ja  secara  tersembuny i  untuk 
membangun tulang, memperkuat otot, dan 
memberikan energi bagi tubuh.

Dengan demikian, kambuse menjadi simbol 
pen�ng iden�tas masyarakat Muna yang 
mencerminkan ketahanan pangan, kearifan 
lokal, nilai budaya, serta upaya pelestarian 
tradisi pangan di tengah perubahan sosial 
dan ekonomi. Kambuse bukan hanya 
makanan, tetapi juga lambang perjuangan 
menjaga warisan budaya yang berharga.

Terakhir, kabuto yang juga merupakan 
makanan tradisional khas Muna, terbuat 
dari ubi kayu (singkong) yang melalui proses 
fermentasi dan pengolahan khusus, 
menghasilkan hidangan yang tahan lama 
dengan rasa yang khas dan unik (Swara, 
2024). Menurut sejarawan budaya Muna, 
kabuto awalnya dibuat sebagai persediaan 
makanan cadangan saat panen �dak 
mencukupi, sehingga menggambarkan 
kemampuan masyarakat dalam beradaptasi 
dengan kondisi alam dan menghadapi 
berbagai tantangan hidup. 

Kabuto menggambarkan ketahanan hidup 
masyarakat Muna yang mampu beradaptasi 
dengan lingkungan yang kurang mendukung 
pertanian padi. Dengan singkong sebagai 
bahan utama yang tahan lama disimpan, 
kabuto menunjukkan sikap mandiri dan 
kesiapan menghadapi masa paceklik atau 
krisis pangan. Filosofi ini mencerminkan 
s e m a n ga t  p a n t a n g  m e ny e ra h  d a n 
ketekunan yang diwariskan secara turun-
temurun sekal igus menjadi  sumber 
kekuatan fisik dan mental bagi komunitas.

Proses pembuatan kabuto memerlukan 
tahapan yang panjang dan kesabaran, 
mel ipu� pengupasan,  penjemuran, 
p e r e n d a m a n ,  f e r m e n t a s i ,  h i n g g a 
p e n g o l a h a n  a k h i r.  S i m b o l i s m e  i n i 
mencerminkan nilai kesabaran, ketekunan, 
dan kerja keras yang sangat dihargai di 
masyarakat Muna sebagai bagian dari 
filosofi hidup mereka. Nilai-nilai tersebut 
diwariskan dari generasi ke generasi sebagai 
bagian dari pendidikan budaya dan sosial. 

(Kambuse, Makanan Khas Suku Muna)

75

SIKKATO: Simbol Identitas dan Pengikat Budaya 
Masyarakat Sulawesi Tenggara



Kabuto juga sebagai ikon kuliner khas Muna 
yang memperkuat citra daerah dan iden�tas 
masyarakatnya. Pengakuan kabuto sebagai 
warisan budaya tak benda menegaskan 
pen�ngnya makanan ini sebagai simbol 
budaya dan alat pelestarian nilai-nilai lokal 
di tengah perkembangan zaman. Selain itu, 
kabuto memiliki potensi besar sebagai daya 
tarik wisata kuliner sekaligus media untuk 
menyebarkan budaya Muna ke kalangan 
yang lebih luas.

Dengan demikian, kabuto dalam iden�tas 
masyarakat Muna menjadi lambang 
ketahanan pangan, warisan budaya, 
kesabaran, dan kebanggaan daerah yang 
mengikat komunitas melalui nilai-nilai 
tradisional serta semangat beradaptasi 
dengan lingkungan sekitar

tradisional yang berkelanjutan dan menjaga 
kelestarian budaya setempat serta disajikan 
dalam berbagai acara adat, ritual, serta 
d a l a m  ko n s u m s i  s e h a r i - h a r i ,  ya n g 
mencerminkan kearifan lokal dalam 
pengelolaan sumber daya alam dan proses 
produksi makanan sekaligus melambangkan 
iden�tas yang diwariskan oleh para leluhur 
dan perekat budaya bagi masyarakat 
Sulawesi Tenggara. Misalnya, proses 
pengolahan sagu menjadi sinonggi melalui 
tahapan yang memerlukan ketelatenan dan 
ketrampilan khas, mencerminkan nilai-nilai 
budaya  yang  d i jun jung  �ng g i  o leh 
masyarakat Tolaki dalam menjaga tradisi 
mereka.

Selain menjadi simbol kebudayaan, SIKKATO 
juga memiliki peran vital dalam ketahanan 
pangan. Sejak tahun 2010, pemerintah Kota 
Kendari telah memulai program gerakan 
u n t u k  m e n g e m b a n g k a n  S I K K AT O 
( M a p p a s o m b a ,  20 21 ) .  Gera ka n  in i 
b e r t u j u a n  u n t u k  m e l e s t a r i k a n , 
m e n i n g kat ka n  p ro d u ks i ,  s e ka l i g u s 
m em p ro m o s ika n  ko n s u m s i  p a n ga n 
tradisional tersebut agar dapat mendukung 
k e t a h a n a n  p a n g a n ,  m e m p e r k u a t 
p e re ko n o m i a n  l o ka l ,  d a n  m e n j a ga 
keberlanjutan sumber daya alam di Sulawesi 
Tenggara. Pengembangan pangan lokal 
SIKKATO juga dapat menjadi strategi pen�ng 
dalam pemberdayaan masyarakat petani di 
w i l a y a h  p e r k o t a a n .  S e l a i n  i t u , 
pengembangan in i  juga berpotensi 
mendorong pertumbuhan sektor-sektor 
lain seper� perdagangan, jasa,  dan 
pariwisata, sehingga memberikan dampak 
ekonomi yang lebih luas bagi komunitas 
setempat.

Program pemerintah dan masyarakat dalam 
mengembangkan serta melestarikan 
SIKKATO di Sulawesi Tenggara melipu� 
berbagai upaya strategis yang bertujuan 
untuk memperkenalkan, mempertahankan, 

(Kabuto, Makanan Khas Suku Muna)

M a k a n a n  t r a d i s i o n a l  � d a k  h a n y a 
menyimpan nilai-nilai sejarah dan sosial 
sebagai bagian dari warisan budaya, tetapi 
juga merupakan elemen kearifan lokal yang 
sangat berperan dalam memperkuat 
ketahanan pangan (Ahsan et al., 2025). 
Sebagai hidangan tradisional, SIKKATO �dak 
hanya berfungsi sebagai sumber nutrisi, 
tetapi juga mengandung nilai-nilai budaya 
yang  kuat  da lam keh idupan sos ia l 
masyarakat. Pangan-pangan tersebut 
d i p ro s e s  s e c a ra  a l a m i  d a n  ra m a h 
lingkungan, sesuai dengan prinsip-prinsip 

76

SIKKATO: Simbol Identitas dan Pengikat Budaya 
Masyarakat Sulawesi Tenggara



dan mengembangkan pangan lokal sebagai 
bagian dari iden�tas budaya sekaligus 
d i v e r s i fi k a s i  p a n g a n  n o n - b e r a s 
(Mappasomba, 2021). Program ini melipu�; 
Pertama, pemerintah Sulawesi Tenggara 
melakukan upaya peningkatan diversifikasi 
pangan melalui pengembangan pertanian 
perkotaan dan pengelolaan lahan pertanian 
seluas 17.334 hektare. Lahan tersebut 
melipu� sawah, rawa, lahan kering, serta 
area untuk usaha perikanan, yang semuanya 
diarahkan untuk mendukung ketahanan 
pangan dan op�malisasi sumber daya lokal 
secara luas.

K e d u a ,  D i n a s  P e r i n d u s t r i a n  d a n 
P e r d a g a n g a n  S u l a w e s i  Te n g g a r a 
membentuk wirausaha baru yang fokus 
pada pengembangan produk olahan 
berbasis pangan lokal, termasuk SIKKATO, 
dengan member ikan pela�han dan 
bimbingan teknis. Program ini bertujuan 
untuk meningkatkan nilai tambah serta daya 
saing produk pangan tradisional di pasar 
lokal dan nasional, sekaligus memperkuat 
ekonomi daerah melalui pengembangan 
industri kecil menengah yang berbasis 
kearifan lokal.

Ke�ga, Pemerintah Sulawesi Tenggara ak�f 
mempromosikan pangan lokal SIKKATO, 
agar dikenal luas baik di dalam maupun luar 
d a e r a h .  K a m p a n y e  i n i  b e r t u j u a n 
membangkitkan kesadaran masyarakat 
untuk kembali mengonsumsi pangan asli 
lokal yang sarat nilai sejarah dan budaya. 
Promosi dilakukan melalui berbagai acara 
publik serta kolaborasi dengan sektor 
kuliner, pariwisata, dan pendidikan guna 
memperluas jangkauan dan penghargaan 
terhadap pangan tradisional tersebut.

Keempat, Pemerintah Sulawesi Tenggara 
m e l a l u i  l e m b a g a  p e n e l i � a n  d a n 
pengembangan provinsi mendorong inovasi 
dan pemberdayaan petani serta pelaku 

UMKM di sektor pangan lokal. Contohnya, 
p r o g r a m  K E K A S I  A B G - K U  y a n g 
meng gabungkan akademis i ,  b isn is , 
pemerintah, dan komunitas dengan tujuan 
m e n g o p � m a l k a n  h a s i l  r i s e t  s e r t a 
pengembangan produksi pangan tradisional 
untuk memperkuat ekonomi lokal dan 
ketahanan pangan.

Terakhir, melalui Model Pengembangan 
Pangan Pokok Lokal (MP3L), pemerintah 
S u l a w e s i  T e n g g a r a  m e l a k u k a n 
pengembangan pangan lokal di seluruh 
kabupaten dan kota dengan bekerja sama 
bersama perguruan �nggi serta berbagai 
pihak terkait. Strategi ini berperan pen�ng 
dalam memperkuat kemandirian pangan 
daerah sekaligus mendorong produksi dan 
konsumsi pangan lokal secara luas dalam 
rangka menjaga ketahanan pangan.

Ketahanan pangan lokal menjadi pondasi 
pen�ng dalam pemenuhan  kebutuhan 
dasar manusia, hal ini berkaitan erat  
dengan  keberlanjutan  budaya  kuliner yang 
beragam dan iden�tas nasional Indonesia 
yang kaya akan sumber daya alam. Kearifan 
lokal seper� makanan tradisional berperan 
pen�ng dalam   mendukung   keberlanjutan   
sistem   pangan   dengan penggunaan 
bahan-bahan lokal ,  se laras  dengan 
kebudayaan masyarakat, serta memiliki 
ketahan di tengah kondisi krisis pangan. 
Dalam hal ini dibutuhkan kolaborasi yang 
harmonis antara masyarakat adat, pelaku 
usaha, pemerintah, dan akademisi sangat 
pen�ng untuk mendukung produksi, 
inovasi, serta promosi pangan lokal, 
sehingga menjadi bagian dari pola konsumsi 
y a n g  s e h a t ,  b e r k e l a n j u t a n ,  d a n 
membanggakan. Selain itu, peran generasi 
muda sangat krusial dalam menumbuhkan 
kecintaan dan menjaga kelestarian pangan 
lokal agar �dak hilang dan tetap relevan di 
masa mendatang.

77

SIKKATO: Simbol Identitas dan Pengikat Budaya 
Masyarakat Sulawesi Tenggara



Sebagai generasi muda, Ahsan et al., (2025) 
dalam peneli�annya juga menawarkan 
berbagai strategi untuk mempertankan 
pangan lokal secara umum, misalnya seper� 
inovasi pengemasan ulang makanan 
tradisional dengan desain modern dan 
menarik yang sesuai selera visual milenial 
dan Gen Z. Langkah rebranding ini bertujuan 
mempertahankan eksistensi makanan 
tradisional di pasar global sekaligus 
m e n i n g k a t k a n  d a y a  t a r i k  t a n p a 
menghilangkan nilai auten�k, cita rasa, dan 
bahan lokalnya. Pendekatan ini merupakan 
inovasi berbasis kearifan lokal yang 
menggabungkan nilai tradisi dan strategi 
modern untuk menjaga relevansi dan 
keberlanjutan makanan tradisional sebagai 
simbol iden�tas dan instrumen ketahanan 
pangan nasional.

Selain itu, mengadakan fes�val kuliner dan 
menyediakan outlet makanan tradisional di 
kampus merupakan pendekatan strategis 
untuk memperkenalkan kembali makanan 
tradisional ke publik. Fes�val kuliner �dak 
hanya berfungsi sebagai media promosi 
makanan khas berbagai daerah, tetapi juga 
sebagai sarana edukasi yang mengenalkan 
sejarah, nilai sosial, dan kandungan gizi 
secara langsung. Acara ini menciptakan 
ruang interaksi antara mahasiswa, dosen, 
dan pelaku UMKM lokal, membangun 
ekosistem pelestarian kuliner yang inklusif 
dan berkelanjutan. Kehadiran outlet 
makanan tradisional di kampus juga 
menjadi wujud nyata upaya ins�tusional 
dalam membentuk pola konsumsi sehat, 
berbasis lokal, dan mendukung ketahanan 
pangan.

Strategi berikutnya adalah membangun 
kolaborasi antara pelaku UMKM lokal 
dengan food vlogger dan influencer, yang 
menunjukkan pemahaman pen�ngnya 
promosi digital di era teknologi informasi. 
Melalui kerja sama dengan mereka, 

makanan tradisional dapat diperkenalkan 
secara luas dengan cara yang krea�f, visual, 
dan persuasif sehingga menarik perha�an 
generasi muda, terutama mahasiswa. 
Strategi ini �dak hanya meningkatkan minat 
terhadap kul iner  lokal ,  tetapi  juga 
mendukung eksistensi dan pendapatan 
pelaku usaha kecil di sektor pangan 
tradisional. Pendekatan ini sejalan dengan 
pr insip ketahanan pangan berbasis 
komunitas, yaitu ketahanan pangan yang 
dikembangkan melalui par�sipasi dan 
kolaborasi antara konsumen, pelaku usaha, 
dan komunitas lokal.

Dengan demikian, SIKKATO bukan hanya 
lambang iden�tas dan kearifan budaya, 
tetapi juga perekat sosial dan fondasi 
ketahanan pangan yang melandas i 
keberlangsungan kehidupan masyarakat 
Sulawesi Tenggara secara utuh. Keberadaan 
dan pelestarian SIKKATO sangat pen�ng 
untuk memas�kan bahwa nilai budaya, 
kearifan lokal, dan kemandirian pangan 
tetap terjaga dari generasi ke generasi. 
Keberadaannya mengingatkan masyarakat 
Sulawesi Tenggara akan akar budaya yang 
kuat serta pen�ngnya menjaga dan 
melestarikan kearifan lokal yang terwujud 
dalam pangan tradisional. Melalui upaya 
pelestarian dan pengembangan, SIKKATO 
diharapkan terus menjadi bagian hidup 
masyarakat dan dikenalkan lebih luas 
sebagai warisan budaya yang layak dijaga 
kelestariannya. 

78

SIKKATO: Simbol Identitas dan Pengikat Budaya 
Masyarakat Sulawesi Tenggara



Referensi:

Ahsan, M. R., Khurosani, B. I., Zevi, F. I., Se�adi, A. N. P., Rofiana, R., & Fitria, R. (2025). 
Ketahanan Pangan Lokal di Era Globalisasi: Tantangan Pelestarian Makanan 
Tradisional di Kalangan Mahasiswa Universitas Pendidikan Indonesia. Triwikrama: 
Jurnal Ilmu Sosial, 9(6).

Ali, M. A. (2013). Lestari “Kambuse” dari Desa Lindo untuk Indonesia. Pikiran Lokal. 
h�ps://www.pikiranlokal.com/2025/07/13/lestari-kambuse-dari-desa-lindo-
untuk-indonesia/

Arwin. (2021). “Sikato” dari Sultra untuk Ketahanan Pangan Nasional. Redaksi. 
h�ps://de�ksultra.com/opini/sikato-dari-sultra-untuk-ketahanan-pangan-
nasional/

Hunowu, R. (2024). Dinamika Kebudayaan Sulawesi Tenggara. Kompasiana.Com. 
h�ps://www.kompasiana.com/abusofiantongkad7505/671f0cb3c925c4454811a
0 9 7 / d i n a m i k a - k e b u d a y a a n - s u l a w e s i -
tenggara?page=all&page_images=1#goog_rewarded

Kiki, P. (2013). Sinonggi, Makanan Khas Suku Tolaki. Kuliner Kompas.Com. 
h�ps://web.archive.org/web/20130503044710/h�p://kuliner.kompas.com/rea
d/2013/05/01/18425699/Sinonggi..Makanan.Khas.Suku.Tolaki

M a p p a s o m b a ,  M .  ( 2 0 2 1 ) .  S i ka�o :  A l te r n a� f  S o l u s i  Ke ta h a n a n  Pa n ga n                            
(Dandelion Publisher (ed.)).

Musa, S. (2024). Kambose, Olahan Jagung yang Is�mewa. Haluanrakyat.Com. 
h�ps://haluanrakyat.com/kambose-olahan-jagung-yang-is�mewa

Sawal. (2025). Kuliner Tradisional Kasoami Bentuk Mirip Tumpeng, Cita Rasa dan Asal Usul. 
Tribun News Sultra. h�ps://sultra.tribunnews.com/2025/08/04/kuliner-
t ra d i s i o n a l - ka s o a m i - b e n t u k- m i r i p - t u m p e n g - c i ta - ra s a - d a n - a s a l -
usul?page=all&s=paging_new

79

SIKKATO: Simbol Identitas dan Pengikat Budaya 
Masyarakat Sulawesi Tenggara



Swara, E. (2024). Kabuto, Makanan Khas Suku Muna Sulawesi Tenggara Raih Apresiasi 
W a r i s a n  B u d a y a  T a k  B e n d a  2 0 2 4 .  E n e w s . I d . 
h�ps://enews.id/berita/detail/kabuto-makanan-khas-suku-muna-sulawesi-
tenggara-raih-apresiasi-warisan-budaya-tak-benda-2024

Wa�, Y. (2023). Mengenal Kasuami, Kuliner Lengendaris Khas Sulawesi Tenggara. IDN Times 
Sulsel. h�ps://sulsel.idn�mes.com/food/dining-guide/mengenal-kasuami-
kuliner-legendaris-khas-sulawesi-tenggara-01-hr5y9-2qhy15

Wil, B. (2016). Potensi Pertanian Provinsi Sulawesi Tenggara. WordPress.Com.

80

SIKKATO: Simbol Identitas dan Pengikat Budaya 
Masyarakat Sulawesi Tenggara



PENDAHULUAN

Ketergantungan masyarakat Indonesia 
terhadap beras sebagai makanan pokok 
telah membentuk pola konsumsi yang kuat 
hingga muncul ungkapan populer “belum 
makan kalau belum makan nasi”. Dominasi 
beras ini �dak hanya terkait dengan aspek 
gizi, tetapi juga menyangkut dimensi budaya 
dan iden�tas yang melekat pada kehidupan 
sehari-hari masyarakat. Namun, kondisi 
g e o g r a fi s  t e r t e n t u  � d a k  s e l a l u 
m e m u n g k i n ka n  m a sy a ra ka t  u n t u k 
sepenuhnya bergantung pada padi. Di 
wilayah Daerah Is�mewa Yogyakarta 
khususnya kabupaten Gunungkidul, 
misalnya, lahan kering menyulitkan 
penanaman padi sebagai sumber pangan 
u t a m a .  M a s y a r a k a t  s e t e m p a t 
mengembangkan strategi bertahan dengan 

memanfaatkan umbi-umbian seper� 
singkong, ubi jalar, talas, dan kentang 
sebagai penggan� nasi. Hasil kajian di Desa 
C a n d i r e j o ,  K e c a m a t a n  S e m a n u , 
menunjukkan bahwa tanaman umbi-
umbian kaya akan karbohidrat sehingga 
mampu memenuhi kebutuhan energi 
harian, sekaligus menjadi alterna�f ke�ka 
k e t e r s e d i a a n  b e r a s  t e r b a t a s 
(Kusumaningtyas et al., 2021).

Prak�k masyarakat Gunungkidul yang 
mengonsumsi umbi-umbian sebagai 
penggan� nasi sesungguhnya sejalan 
dengan kebijakan pangan nasional. Undang-
Undang Nomor 18 Tahun 2012 tentang 
Pangan mendefinisikan pangan lokal 
sebagai makanan yang dikonsumsi oleh 

Khalifatun Saudah
Universitas Negeri Makassar

khalifatunsaudah@gmail.com

JOGJA TAK HANYA GUDEG: 
LIMA PANGAN LOKAL PENGGANTI NASI 
SEBAGAI IDENTITAS BUDAYA

81

mailto:khalifatunsaudah@gmail.com


masyarakat setempat sesuai potensi dan 
kearifan lokal (Pasal 1 angka 17). Lebih jauh, 
Pasal 41–42 menegaskan pen�ngnya 
penganekaragaman pangan berbasis 
sumber daya lokal, sementara Pasal 60 
mewajibkan pemerintah pusat maupun 
daerah untuk mendorong konsumsi pangan 
yang beragam, bergizi seimbang, aman, 
serta sesuai dengan potensi dan potensi 
lokal (Presiden RI, 2012). Sejalan dengan hal 
tersebut, adaptasi masyarakat di wilayah 
lahan kering seper� Desa Candirejo, 
Kecamatan Semanu, yang menjadikan 
umbi-umbian sebagai pangan pokok 
alterna�f �dak hanya menjadi strategi 
bertahan hidup, melainkan juga prak�k 
n y a t a  y a n g  m e n d u k u n g  a g e n d a 
penganekaragaman pangan sekaligus 
memperkuat ketahanan pangan nasional 
(Kusumaningtyas et al., 2021; Presiden RI, 
2012).

Yogyakarta selama ini iden�k dengan citra 
kuliner khas, terutama gudeg yang bahkan 
telah menjadi ikon pariwitasa daerah. 
Namun,  menjadikan gudeg sebagai 
representas i  tung ga l  pangan  loka l 
Yo g y a k a r t a  b e r p o t e n s i  m e n u t u p i 
keberadaan pangan pokok non-beras yang 
lebih tua dan sarat makna budaya. Beragam 
pangan tradisional berbasis singkong dan 
jagung, seper� �wul, gatot, geblek, dan 
growol telah lama menjadi bagian dari 
kehidupan masyarakat pedesaan di 
Gunungkidul dan Kulon Progo. Bahkan sego 
jagung yang dulunya dianggap sebagai 
m a ka n a n  ke l a s  b awa h ,  k i n i  j u st r u 
dipromosikan kembali sebagai pangan sehat 
kaya serat dan berpotensi mendukung 
variasi pangan modern. Kehadiran pangan-
pangan tersebut menunjukkan bahwa 
iden�tas kuliner Yogyakarta �dak hanya 
berhen� pada gudeg, tetapi mencakup 
tradisi pangan lokal yang lahir dari kearifan 
masyarakat dalam mengelola sumber daya 
alam yang terbatas.

Tulisan ini bertujuan untuk menggali 
kembali peran pangan lokal Yogyakarta 
sebagai iden�tas budaya sekaligus alterna�f 
strategis dalam mendukung ketahanan 
pangan. Secara khusus, pembahasan 
difokuskan pada lima pangan pokok non-
beras yang khas dan historis di Yogyakarta, 
yakni �wul, gatot, geblek, growol, dan sego 
jagung. Masing-masing pangan �dak hanya 
di�njau dari bahan baku dan proses 
pengolahannya, tetapi juga dari nilai 
sejarah, filosofi, dan makna sosial-budaya 
yang melekat di  dalamnya.  Dengan 
demikian, diharapkan pembahasan ini 
dapat memberikan kontribusi akademis 
bagi pengayaan kajian antropologi pangan 
serta kontr ibusi  prak�s bagi  upaya 
revitalisasi pangan lokal di tengah arus 
modernisasi dan globalisasi.

PANGAN LOKAL DAN IDENTITAS BUDAYA

Pangan lokal dapat dipahami sebagai 
m a ka n a n  k h a s  s u a t u  d a e ra h  ya n g 
bersumber dari hasil alam sekitar, kemudian 
diolah serta dikonsumsi oleh masyarakat 
sesuai dengan kondisi geografis dan tradisi 
yang berkembang. Undang-Undang Nomor 
18 Tahun 2012 tentang Pangan menegaskan 
bahwa pangan lokal merupakan unsur 
pen�ng dalam sistem pangan nasional 
karena mencerminkan potensi daerah 
sekaligus pola konsumsi masyarakatnya 
(Presiden RI, 2012). Penguatan pangan lokal 
sesungguhnya memiliki peran strategis. 
Pe ra n  te rs e b u t  � d a k  h a nya  u nt u k 
mengurangi ketergantungan pada beras, 
tetapi pangan lokal untuk memperkuat 
kemandirian masyarakat serta menjaga 
ketahanan pangan nasioal .  Dengan 
demikian, pangan lokal �dak hanya pen�ng 
dari sisi gizi dan ketersediaan, tetapi juga 
berperan dalam memperkuat kedaulatan 
pangan di �ngkat daerah maupun nasional.

Selain memenuhi kebutuhan gizi, pangan 
lokal juga memiliki makna sosial dan kultural 
yang kuat. Abror dkk. (2024) menjelaskan 

82

JOGJA TAK HANYA GUDEG: 
LIMA PANGAN LOKAL PENGGANTI NASI 
SEBAGAI IDENTITAS BUDAYA



bahwa pangan tradisional �dak hanya 
berfungsi sebagai pemenuh kebutuhan 
biologis, tetapi juga menjadi sarana ekspresi 
n i la i ,  s imbol ,  dan iden�tas budaya 
masyarakat. Pemilihan serta pengolahan 
makanan dipengaruhi oleh faktor sosial, 
budaya, dan historis yang memberi makna 
simbolik pada se�ap hidangan. Melalui 
tradisi kuliner, masyarakat �dak hanya 
melestarikan rasa dan resep, tetapi 
meneguhkan nilai-nilai kebersamaan, 
gotong royong, dan pengorbanan terhadap 
alam dan leluhur.

Fenomena tersebut terlihat jelas di 
Yogyakarta. Masyarakat daerah Yogyakarta 
mengolah singkong dan jagung menjadi 
berbagai pangan khas seper� �wul, gatot, 
geblek, dan sego jagung. Makanan-
makanan tersebut �dak hanya berfungsi 
sebagai  penggan� nasi ,  tetapi  juga 
m e n c e r m i n k a n  k e t a n g g u h a n  d a n 
k e m a n d i r i a n  m a s y a r a k a t  d a l a m 
menghadapi keterbatasan alam. Pangan 
lokal berperan ganda, yakni sebagai strategi 
pemenuhan kebutuhan hidup sekaligus 
sebagai wujud kearifan budaya yang 
m e m b e n t u k  i d e n � t a s  m a s y a r a k a t 
Yogyakarta. Dalam kerangka antropologi 
budaya, makanan tradisional berfungsi 
sebagai penanda iden�tas yang diwariskan 
lintas generasi. Nilai yang melekat pada 
p a n ga n  l o ka l  m e n u n j u k ka n  b a hwa 
ketahanan pangan bukan hanya persoalan 
bahan, tetapi juga berkaitan dengan 
keberlanjutan nilai dan pengetahuan lokal 
dalam membentuk ja� diri masyarakat.

RAGAM PANGAN UNTUK KEMANDIRIAN 
DAN GIZI

Penganekaragaman pangan berbasis 
potensi lokal menjadi salah satu strategi 
pen�ng untuk mencapai ketahanan pangan 
dan gizi nasional. Badan Pangan Nasional 
(Bapanas RI, 2024) menekankan bahwa 
pengembangan pangan lokal �dak hanya 

bertujuan menambah variasi konsumsi 
masyarakat, tetapi juga untuk mewujudkan 
s i s t e m  p a n g a n  y a n g  b e r d a u l a t , 
berkelanjutan, dan mandiri. Ragam pangan 
dengan sumber dari singkong, jagung, talas, 
ubi, dan sagu memiliki nilai gizi �nggi serta 
berperan pen�ng dalam pemenuhan energi 
dan zat gizi masyarakat. Rohyani dkk. (2020) 
menjelaskan bahwa pangan lokal seper� ubi 
jalar mengandung karbohidrat kompleks, 
serat, mineral, dan beta-carotene yang 
bermanfaat bagi kesehatan sekaligus 
potensial untuk dikembangkan sebagai 
bahan pangan alterna�f. Masyarakat dapat 
memperoleh sumber energi cukup dan 
mengurangi ketergantungan terhadap beras 
sebagai satu-satunya makanan pokok 
dengan menggali potensi bahan pangan 
lokal tersebut.

Se la in  meningkatkan  kua l i tas  g i z i , 
p e n g e m b a n ga n  p a n ga n  l o ka l  j u ga 
memberikan dampak ekonomi bagi 
masyarakat. Pemanfaatan bahan baku lokal 
mendorong tumbuhnya industri rumah 
tangga dan usaha kecil di sektor pengolahan 
pangan. Produk-produk berbasis pangan 
lokal seper� �wul instan, geblek kemasan, 
dan nasi jagung organik kini berkembang 
sebagai bagian dari ekonomi krea�f di 
Yogyakarta. Kegiatan tersebut �dak hanya 
menambah nilai jual bahan pangan, tetapi 
juga membuka lapangan kerja baru dan 
memperkuat ekonomi desa. Masyarakat 
dapat mempertahankan tradisi kuliner 
sekal igus menyesuaikannya dengan 
kebutuhan dan selera generasi modern 
melalui inovasi olahan pangan lokal.

Mela lu i  berbagai  inovas i  tersebut , 
keberagamanan pangan lokal juga berperan 
pen�ng dalam peningkatan kualitas gizi 
masyarakat. Pola konsumsi yang beragam 
membantu memenuhi kebutuhan zat gizi 
makro maupun mikro, sekaligus mencegah 
ketergantungan pada satu jenis sumber 
karbohidrat. Masyarakat dapat memadukan 

83

JOGJA TAK HANYA GUDEG: 
LIMA PANGAN LOKAL PENGGANTI NASI 

SEBAGAI IDENTITAS BUDAYA



pangan lokal dengan sumber protein naba� 
dan hewani untuk menciptakan pola makan 
yang sehat sesuai dengan budaya setempat. 
Upaya ini sejalan dengan tujuan Sustainable 
Development Goals (SDGs) ke-2, yaitu Zero 
Hunger yang menekankan pen�ngnya akses 
terhadap pangan bergizi, berkelanjutan, dan 
terjangkau bagi seluruh lapisan masyarakat. 
Kemandirian gizi dapat diwujudkan tanpa 
meninggalkan akar tradisi dan iden�tas 
budaya bangsa dengan memanfaatkan 
potensi pangan lokal.

Secara keseluruhan, penganekaragaman 
pangan lokal �dak hanya memperkuat 
ketahanan pangan dan gizi, tetapi juga 
menumbuhkan kemandirian ekonomi serta 
m e n j a g a  w a r i s a n  b u d a y a  b a n g s a . 
Pengolahan dan konsumsi bahan pangan 
tradisional merupakan bentuk kearifan lokal 
yang selaras dengan prinsip pembangunan 
b e r ke l a n j u t a n .  M a s y a ra k a t  d a p a t 
menciptakan sistem pangan yang tangguh 
dan berkelanjutan melalui pemanfaatan 
sumber daya alam yang bijak dan inova�f. 
Nilai-nilai inilah yang menjadikan pangan 
lokal bukan sekadar pilihan konsumsi, 
melainkan sebagai simbol kesadaran 
budaya dan tanggung jawab terhadap masa 
depan ketahanan pangan nasional. Namun 
di era globalisasi, pelestarian pangan lokal 
menghadapi tantangan besar.

TANTANGAN PANGAN LOKAL DI ERA 
GLOBALISASI

Perkembangan globalisasi membawa 
pengaruh besar terhadap pola konsumsi 
masyarakat. Gaya hidup modern yang 
cenderung prak�s dan instan menggeser 
kebiasaan makan tradisional berbasis 
pangan lokal. Produk pangan impor dan 
makanan cepat saji semakin dimina� karena 
dianggap lebih efisien, bergengsi, dan sesuai 
dengan selera generasi muda. Perubahan ini 
m e n j a d i  t a n t a n g a n  s e r i u s  b a g i 
keberlanjutan pangan lokal yang perlahan 
mulai kehilangan daya tarik di mata 
konsumen, terutama di kawasan perkotaan.

Arus modernisasi dan urbanisasi juga 

menyebabkan pengetahuan tentang 

pengolahan pangan tradisional semakin 

berkurang. Banyak generasi muda �dak lagi 

mengenal cara membuat makanan khas 

daerah seper� �wul, gatot, geblek, atau 

growol, Kurangnya regenerasi pelaku usaha 

kuliner tradisional mempercepat produksi 

pangan lokal semakin menurun. Kondisi ini 

diperburuk oleh minimnya promosi, 

kurangnya inovasi produk, serta terbatasnya 

dukungan teknologi yang seharusnya bisa 

meningkatkan daya saing pangan tradisional 

di pasar modern.

Tantangan lain datang dari sisi kebijakan dan 

distribusi pangan. Produk pangan lokal 

seringkali belum memiliki standar mutu, 

kemasan, dan ser�fikasi yang memadai 

untuk bisa bersaing di pasar yang lebih luas. 

Karena itu, kebijakan pemerintah pusat dan 

daerah perlu diperkuat, terutama dalam hal 

p e m b e r d a y a a n  p r o d u s e n  k e c i l , 

pengembangan teknologi pascapanen, dan 

peningkatan literasi gizi masyarakat. Tanpa 

dukungan kebijakan yang konsisten, pangan 

loka l  ber i s iko  ter�ng ga l  d i  tengah 

persaingan global yang semakin ketat.

Meskipun demikian, era globalisasi juga 
m e m b u k a  p e l u a n g  b a r u  u n t u k 
menghidupkan kembali pangan lokal 
melalui cara-cara yang lebih inova�f. 
Teknologi digital, pla�orm e-commerce, dan 
media sosial bisa dimanfaatkan untuk 
m e m p e r k e n a l k a n  p r o d u k  p a n g a n 
tradisional ke pasar yang lebih luas. 
Generasi muda dapat menjadi penggerak 
utama dalam upaya ini dengan mengemas 
p a n ga n  l o ka l  s e ca ra  k re a� f  ta n p a 
menghilangkan nilai budayanya. Melalui 
kolaborasi antara inovasi, kebijakan, dan 
kesadaran masyarakat, pangan lokal dapat 
terus bertahan dan bersaing di tengah 
dinamika global.

84

JOGJA TAK HANYA GUDEG: 
LIMA PANGAN LOKAL PENGGANTI NASI 
SEBAGAI IDENTITAS BUDAYA



LIMA PANGAN LOKAL PENGGANTI NASI           
DI YOGYAKARTA

Di tengah arus modernisasi yang terus 
mengubah pola konsumsi, Yogyakarta masih 
menyimpan kekayaan pangan lokal yang 
m e r e p r e s e n t a s i k a n  k e a r i f a n 
m a s y a ra k a t n y a .  S e j u m l a h  p a n g a n 
tradisional berbasis singkong dan jagung 
telah menjadi bagian dari sejarah ketahanan 
pangan masyarakat pedesaan. Lima di 
antaranya, yakni �wul, gatot, geblek, 
growol, dan sego jagung yang menunjukkan 
bagaimana masyarakat Yogyakarta mampu 
beradaptasi dengan keterbatasan sumber 
daya alam sekaligus melestarikan iden�tas 
budayanya.

1. Tiwul

Tiwul merupakan salah satu pangan 
tradisional khas Yogyakarta, khususnya 
makanan khas masyarakat Gunungkidul. 
Tiwul terbuat dari singkong atau ubi kayu 
yang dikeringkan menjadi gaplek, kemudian 
digiling dan dikukus hingga menjadi bu�ran 
lembut berwarna kecokelatan. Makanan ini 
telah dikenal sejak masa penjajahan Jepang, 
ke�ka masyarakat mengalami kesulitan 
m e m p e r o l e h  b e r a s  d a n  b e r a l i h 
mengonsumsi �wul sebagai karbohidrat 
utama. Kondisi geografis Gunungkidul yang 

didominasi lahan kering dan berbatu kapur 
m e m b u a t  m a s y a r a k a t  s e t e m p a t 
mengembangkan �wul sebagai bentuk 
adaptasi terhadap keterbatasan sumber 
d aya  a l a m .  T i w u l  m e n j a d i  s i m b o l 
k e s e d e r h a n a a n ,  k e t a h a n a n ,  d a n 
kemandirian masyarakat pedesaan di 
wilayah Yogyakarta.

Dari sisi kandungan gizi, �wul mengandung 
karbohidrat kompleks, serat �nggi, serta 
kalori yang lebih rendah dibanding nasi. 
Kandungan ini menjadikan �wul sebagai 
pangan  a l terna�f  yang  ba ik  untuk 
pencernaan dan dapat membantu menjaga 
kadar gula darah. Defri  dkk. (2022) 
menjelaskan bahwa �wul memiliki indeks 
glikemik rendah berkisar antara 34-37, 
sehingga berpotensi dikembangkan sebagai 
pangan fungsional  yang sehat bagi 
penderita diabetes maupun masyarakat 
umum yang ingin menerapkan pola makan 
seimbang. Selain itu, bahan dasarnya yang 
mudah diperoleh menjadikan �wul sebagai 
p a n ga n  b e r ke l a n j u t a n  d a n  ra m a h 
lingkungan karena �dak memerlukan lahan 
sawah luas seper� padi.

Seiring perkembangan zaman, �wul 

mengalami transformasi dari pangan pokok 

m e n j a d i  p ro d u k  u n g g u l a n  d a e ra h . 

Munculnya inovasi �wul instan serta produk 

olahan berbasis tepung �wul, seper� 

cookies dan beras siger menunjukkan upaya 

masyarakat dalam mengadaptasi tradisi ke 

bentuk modern yang lebih prak�s. Inovasi 

tersebut bukan hanya memperluas pasar 

d a n  m e n i n g k a t k a n  n i l a i  e ko n o m i 

masyarakat lokal, tetapi juga memperkuat 

citra �wul sebagai warisan kuliner yang 

relevan di era globalisasi. Dengan demikian, 

�wul �dak lagi sekadar makanan penggan� 

nasi, melainkan juga simbol daya tahan dan 

krea�vitas masyarakat Yogyakarta dalam 

menjaga keseimbangan antara kebutuhan 

pangan dan pelestarian budaya.

Sumber: Pinterest/@nhasanahputri

85

JOGJA TAK HANYA GUDEG: 
LIMA PANGAN LOKAL PENGGANTI NASI 

SEBAGAI IDENTITAS BUDAYA



2. Gatot

Gatot merupakan pangan tradisional 
berbahan dasar singkong yang difermentasi 
secara alami melalui proses pengeringan 
dan perendaman. Produk ini lahir dari 
kondisi keterbatasan pangan masyarakat di 
wilayah lahan kering seper� Gunungkidul 
(Yogyakarta) dan Pacitan (Jawa Timur). 
Ke�ka s i tuas i  pacekl ik ,  masyarakat 
memanfaatkan singkong yang mulai 
mengalami proses fermentasi spontan 
sebagai sumber pangan alterna�f. Hasil 
p e n e l i � a n  A m b a r s a r i  d k k .  ( 2 0 2 1 ) 
menunjukkan bahwa gatot tradisional 
memiliki karakteris�k warna hitam, tekstur 
kenyal, dan cita rasa gurih akibat ak�vitas 

Keberadaan gatot dalam khazanah kuliner 
Yogyakarta mencerminkan bahwa pangan 
lokal bukan sekadar persoalan kebutuhan 
jasmani, tetapi juga bagian dari ja� diri 
bersama masyarakat. Dalam tradisi Jawa, 
makanan yang dihasilkan dari keterbatasan 
ser ingkal i  d imaknai  sebagai  s imbol 
kesabaran, keuletan, dan kemampuan 
beradaptasi terhadap alam. Gatot menjadi 
cermin dari nilai-nilai tersebut, yakni lahir 
dari keterpaksaan, namun tumbuh menjadi 
kebanggaan daerah. Dalam konteks 
modern, mempertahankan pangan lokal 
seper� gatot berar� merawat pengetahuan 
tradisional yang diwariskan lintas generasi. 
Pangan ini bukan hanya sisa sejarah masa 
p a c e k l i k ,  m e l a i n k a n  r e p r e s e n t a s i 
kemandirian dan solidaritas sosial yang 
m e m b e n t u k  k a r a k t e r  m a s y a r a k a t 
Yogyakarta. Ke�ka dunia kuliner modern 
cenderung seragam dan global, gatot 
mengingatkan kita bahwa kekayaan 
iden�tas bangsa justru terletak pada 
keberagaman cita rasa lokal yang tumbuh 
dari tanah dan budaya sendiri.

3. Geblek

Geblek merupakan pangan tradisional khas 
Kulon Progo yang berbahan dasar singkong 
dan memiliki bentuk menyerupai angka 
delapan dengan tekstur kenyal serta cita 

mikroba seper� Aspergillus niger, A. flavus, 
dan bakteri asam laktat Pediococcus sp.. 
Proses fermentasi tersebut meningkatkan 
kandungan protein hingga 3,8% dan 
menjadikan gatot lebih mudah dicerna 
dibandingkan singkong mentah. Selain 
bernilai gizi, gatot juga merepresentasikan 
kearifan lokal masyarakat yang mampu 
mengubah keterbatasan menjadi kekuatan 
budaya. Kini, gatot �dak hanya berfungsi 
sebagai pangan penggan� nasi, tetapi juga 
menjadi simbol ketekunan dan inovasi 
masyarakat Gunungkidul dalam menjaga 
tradisi pangan lokal yang ramah lingkungan 
dan bernilai ekonomi.

Sumber: Pinterest/@dinanabdulloh19

Sumber: Pinterest/@adezadarori

86

JOGJA TAK HANYA GUDEG: 
LIMA PANGAN LOKAL PENGGANTI NASI 
SEBAGAI IDENTITAS BUDAYA



rasa gurih. Makanan ini lahir dari kebiasaan 
masyarakat pedesaan yang memanfaatkan 
hasil bumi lokal sebagai sumber karbohidrat 
alterna�f selain nasi. Geblek �dak hanya 
dikenal sebagai jajanan tradisional. Dalam 
perkembangannya, geblek juga menjadi 
iden�tas kuliner khas Kulon Progo yang 
merefleksikan nilai kebersamaan dan 
kesederhanaan masyarakat setempat. 
Menurut Kusumo (2024), pengolahan 
geblek kini mengalami inovasi melalui 
pela�han kepada pelaku UMKM agar 
menghasilkan produk yang lebih sehat, 
seper� geblek bakar tanpa MSG dan tanpa 
minyak sehingga cocok dikonsumsi oleh 
penderita diabetes millitus dan hipertensi. 
Inovasi ini menunjukkan kemampuan 
masyarakat lokal beradaptasi dengan 

4. Growol

G ro w o l  m e r u p a ka n  p a n ga n  p o ko k 
tradisional masyarakat Kulon Progo yang 
terbuat dari singkong hasil fermentasi alami. 
Proses perendaman selama beberapa hari 
menjadikan growol memiliki rasa asam khas 
dan tekstur lembut yang menyerupai nasi. 
Proses fermentasi pada growol �dak hanya 
berfungsi untuk memperpanjang daya 
simpan singkong, tetapi juga meningkatkan 
cita rasa dan kandungan gizi melalui 
ak�vitas bakteri asam laktat (Afrianto & 
Wariyah, 2020). Hal ini menunjukkan bahwa 
masyarakat lokal telah lama mengenal 
teknik pengolahan pangan yang secara 
ilmiah mendukung kesehatan pencernaan 
dan ketahanan pangan keluarga. Growol kini 
mulai dipopulerkan kembali sebagai pangan 
sehat berbasis kearifan lokal melalui fes�val 
kuliner dan promosi produk unggulan 
daerah.

Lebih dari sekadar makanan penggan� nasi, 
growol mencerminkan filosofi hidup 
masyarakat pedesaan Yogyakarta yang 
sederhana, mandiri, dan selaras dengan 
alam. Makanan ini lahir dari krea�vitas 
menghadapi keterbatasan sumber daya, 
tetapi justru tumbuh menjadi simbol 
kemandirian pangan daerah. Growol 
mengandung nilai keuletan dan ketulusan 

tuntutan  kesehatan  modern  tanpa 
meninggalkan akar tradisi mereka. Geblek 
menjadi contoh nyata bagaimana kearifan 
lokal dapat berpadu dengan inovasi dalam 
memperkuat ekonomi masyarakat sekaligus 
mempertahankan iden�tas budaya daerah.

Sebagai bagian dari warisan kuliner 
Yogyakarta, geblek bukan sekadar makanan 
ringan, melainkan simbol keuletan dan 
solidaritas masyarakat Kulon Progo. Nilai 
g o t o n g  r o y o n g ,  k e t e k u n a n ,  d a n 
kebersamaan tercermin dari cara warga 
bekerja sama mempersiapkan bahan hingga 
menggoreng geblek dalam jumlah besar di 
se�ap proses pembuatan. Bentuknya yang 
menyerupai angka delapan sering dimaknai 
s e b a g a i  l a m b i n g  k e u t u h a n  d a n 
kesinambungan hidup masyarakat desa. 
Berangkat dari dapur tradisional hingga 
fes�val kuliner modern, geblek terus 
m e n j a d i  s a k s i  p e r j a l a n a n  b u d a y a 
masyarakat yang sederhana, jujur, dan 
mandiri. Pelestarian geblek mencerminkan 
upaya menjaga ruang dialog antara masa 
lalu dan masa depan, antara cita rasa tradisi 
dan semangat inovasi. Dengan demikian, 
pangan lokal �dak hanya menjadi warisan, 
tetapi juga bagian dari ja� diri masyarakat 
Yogyakarta.

Sumber: Moeslim.id/Foto:Net

87

JOGJA TAK HANYA GUDEG: 
LIMA PANGAN LOKAL PENGGANTI NASI 

SEBAGAI IDENTITAS BUDAYA



sebagaimana karakter masyarakat Kulon 
Progo yang menghargai hasil kerja keras dan 
kebersamaan. Pelestarian growol �dak 
hanya berar� mempertahankan sebuah 
resep tradisional, tetapi juga menjaga 
kesinambungan pengetahuan lokal yang 
membentuk karakter masyarakat serta 
memperkaya iden�tas kuliner Yogyakarta 
dalam menghadapi modernisasi.

5. Sego Jagung

Sego jagung atau biasa disebut juga nasi 
j a g u n g  m e r u p a k a n  p a n g a n  p o ko k 
tradisional yang banyak dijumpai di wilayah 
pedesaan Yogyakarta, terutama di daerah 
pertanian kering seper� Gunungkidul dan 
Sleman bagian utara. Bagi masyarakat 
pedesaan, jagung bukan sekadar tanaman 
pangan melainkan bagian dari sejarah hidup 
yang panjang. Nasi jagung dibuat dari 
jagung yang ditumbuk halus, kemudian 
dimasak seper� nasi. Seringkali juga 
dicampur dengan beras atau singkong parut 
untuk menambah cita rasa dan tekstur. 
Dalam tradisi masyarakat Jawa, nasi jagung 
dikenal sebagai makanan petani yang 
mencerminkan kesederhanaan sekaligus 
kemandirian pangan.

Seiring waktu, nasi jagung mengalami 
inovasi dalam bentuk nasi jagung instan 
yang diolah agar lebih prak�s dan sesuai 
dengan kebutuhan masyarakat modern. 

Hasi l  penel i�an Inayah dkk.  (2021) 
menunjukkan bahwa nasi jagung instan 
dengan penambahan tepung tempe 
memiliki indeks glikemik rendah (31,75) 
serta beban glikemik sedang (17,08) yang 
menjadikannya pilihan pangan yang �dak 
hanya bergizi tetapi juga ramah bagi 
penderita diabetes. Kandungan sertanya 
yang �nggi dan proses pencernaan yang 
lambat menjadikan nasi jagung cocok untuk 
mendukung pola makan sehat berbasis 
bahan lokal.

Lebih dari sekadar penggan� nasi, nasi 
jagung sebagai simbol ketahanan pangan 
berbasis hasil bumi yang mencerminkan 
kemampuan masyarakat Yogyakarta dalam 
beradaptasi terhadap keterbatasan sumber 
daya alam. Nasi jagung juga menyimpan 
nilai kebersamaan dan kesederhanaan yang 
melekat kuat pada kehidupan petani Jawa. 
Kini, nasi jagung hadir bukan sebagai 
warisan masa lalu semata, tetapi menjadi 
inspirasi bagi upaya revitalisasi pangan lokal 
yang berdaya saing di era modern.

Keberagaman pangan seper� �wul, gatot, 
g e b l e k ,  g r o w o l ,  d a n  n a s i  j a g u n g 
m e n u n j u k k a n  b a h w a  m a s y a r a k a t 
Yogyakarta memiliki sistem pangan yang 
adap�f, krea�f, dan berbasis nilai budaya. 
Se�ap jenis makanan bukan sekadar hasil 
olahan bahan alam, tetapi juga cermin dari 
strategi sosial, ekonomi, dan spiritual dalam 
menjaga keberlanjutan hidup. Warisan 
kuliner tersebut mempertegas bahwa 
pangan lokal berperan sebagai jembatan 
antara kebutuhan fisik dan ekspresi 
iden�tas kolek�f. Pemahaman ini menjadi 
pen�ng untuk meninjau lebih jauh 
bagaimana pangan lokal berkontribusi 
terhadap pembentukan iden�tas budaya 
dan ketahanan pangan nasional.

RELEVANSI PANGAN LOKAL DENGAN 
IDENTITAS DAN KETAHANAN PANGAN

Pangan lokal memiliki peran pen�ng dalam 
membentuk iden�tas budaya sekaligus 

Sumber: De�k.com/Foto:de�kFood

88

JOGJA TAK HANYA GUDEG: 
LIMA PANGAN LOKAL PENGGANTI NASI 
SEBAGAI IDENTITAS BUDAYA



pelestarian nilai-nilai lokal yang membentuk 
ja� diri bangsa.

KESIMPULAN

Keberadaan pangan lokal di Yogyakarta 
menunjukkan bahwa ketahan pangan �dak 
hanya bergantung pada satu komoditas, 
tetapi juga pada kemampuan masyarakat 
dalam beradaptasi terhadap kondisi alam 
dan sosialnya. Lima pangan penggan� 
nasi—�wul, gatot, geblek, growol, dan sego 
jagung, mewakili bentuk kearifan lokal yang 
lahir dari tantangan geografis sekaligus 
menjad i  s imbol  keteguhan budaya 
masyarakat pedesaan. Pangan �dak hanya 
berfungsi sebagai sumber energi dan gizi, 
tetapi juga mengandung nilai sosial dan 
filosofi hidup yang memperkuat rasa 
ke b e rs a m a a n  s e r ta  p e n g h o r m ata n 
terhadap alam. Tradisi  kuliner yang 
diwariskan turun-temurun memperlihatkan 
bahwa makanan berperan pen�ng dalam 
m e n j a ga  i d e n � ta s  d a n  s o l i d a r i ta s 
masyarakat.

Perubahan gaya hidup dan dominasi pangan 
modern menimbulkan tantangan baru bagi 
upaya pelestarian pangan lokal di era 
globalisasi. Oleh karena itu, diperlukan 
sinergi antara masyarakat, pemerintah, dan 
pelaku usaha untuk mengembangkan 
inovasi produk, peningkatan mutu, serta 
p e m a n f a a t a n  t e k n o l o g i  t a n p a 
menghilangkan nilai budaya yang melekat. 
Pangan lokal Yogyakarta bukan sekadar 
warisan masa lalu, melainkan aset strategis 
yang merepresentasikan keseimbangan 
antara kebutuhan gizi, keberlanjutan 
lingkungan, dan iden�tas budaya bangsa. 
Yogyakarta layak dikenal bukan hanya 
melalui gudegnya, tetapi juga melalui 
ke ra g a m a n  p a n g a n  l o k a l n y a  y a n g 
m e n c e r m i n k a n  k e t a h a n a n  d a n 
kebijaksanaan masyarakatnya.

memperkuat ketahanan pangan nasional. 
Makanan bukan sekadar kebutuhan 
biologis, tetapi juga bagian dari sistem 
simbol nilai, tradisi, dan cara hidup 
masyarakat yang diwariskan lintas generasi. 
Melalui pangan lokal seper� �wul, gatot, 
g e b l e k ,  g ro w o l ,  d a n  s e g o  j a g u n g , 
masyarakat menegaskan iden�tas bersama 
yang berpijak pada kearifan lokal serta 
keselarasan dengan alam. Se�ap jenis 
pangan mencerminkan Sejarah perjuangan, 
solidaritas sosial, dan krea�vitas masyarakat 
dalam mengelola sumber daya yang 
terbatas.

Keberagaman pangan lokal menjadi fondasi 
pen�ng bagi kemandirian dan kedaulatan 
p a n ga n  n a s i o n a l .  Ke t e rga n t u n ga n 
berlebihan terhadap beras menjadikan 
sistem pangan Indonesia rentan terhadap 
perubahan iklim dan gangguan produksi. 
Oleh karena itu, Undang-Undang Nomor 18 
Tahun 2012 tentang Pangan menegaskan 
pen�ngnya penganekaragaman pangan 
berbasis sumber daya lokal. Kebijakan ini 
sejalan dengan arahan Bapanas RI yang 
menekankan pen�ngnya diversifikasi 
pangan untuk memperkuat ketahanan dan 
kemandirian gizi masyarakat. Hal tersebut 
juga sejalan dengan prak�k masyarakat 
Yogyakarta yang telah lama memanfaatkan 
potensi lahan kering untuk menghasilkan 
pangan a l terna�f  yang bergiz i  dan 
b e r ke l a n j u ta n  ( B a p a n a s  R I ,  2 0 2 4 ; 
Kusumaningtyas et al., 2021).

Pelestarian pangan lokal memiliki nilai 
strategis bagi pembangunan berkelanjutan. 
Melalui inovasi produk, promosi kuliner, dan 
penguatan usaha kecil berbasis pangan 
t r a d i s i o n a l ,  m a s y a r a k a t  d a p a t 
meningkatkan kesejahteraan ekonomi 
sekaligus menjaga warisan budaya. Dengan 
demikian, pangan lokal berperan ganda, 
yakni sebagai sumber ketahanan fisik 
melalui pemenuhan kebutuhan gizi dan 
sebagai sumber ketahanan budaya melalui 

89

JOGJA TAK HANYA GUDEG: 
LIMA PANGAN LOKAL PENGGANTI NASI 

SEBAGAI IDENTITAS BUDAYA



REFERENSI

Abror, K. T., Tasya Zennika, Esa Puspa Meysa Putri, Kinaya Aita Yukuri, & Supriyono. (2024). 
Peran Makanan Tradisional Dalam Menguatkan Iden�tas Nasional. Jurnal Budaya 
Nusantara, 7(1), 24–35. h�ps://doi.org/10.36456/JBN.vol7.no1.8834

Afrianto, S., & Wariyah, C. (2020). Karakteris�k growol yang dibuat dengan variasi varietas 
ubi kayu (Manihot esculenta Crantz) dan lama fermentasi. Agritech, 40(3), 
254–261.

Ambarsari, I., Wibowo, M. S., & Kartasasmita, R. E. (2021). Iden�fikasi Mikroba dan Analisis 
Kandungan Gizi dari Bahan Pangan Tradisional Gatot dan Modifikasinya. Acta 
Pharmaceu�ca Indonesia, 46(1), 12–18. h�ps://doi.org/10.5614/api.v46i1.13052

Bapanas RI. (2024). Laporan Tahunan Badan Pangan Nasional Tahun 2023. Sekretariat 
Utama Badan Pangan Nasional (NFA).

Defri, I., Nurhamzah, L. Y., Natasyari, D. D. S., Lestari, I. P. C., & Putra, A. Y. T. (2022). Potensi 
Tiwul dalam Upaya Diversifikasi Pangan serta Perkembangan Inovasinya Sebagai 
Pangan Fungsional. Muhammadiyah Journal of Nutri�on and Food Science 
(MJNF), 3(1), 17–26. h�ps://doi.org/10.24853/mjnf.3.1.17-26

Inayah, I., Me�y, M., & Aprilia, Y. (2021). Indeks glikemik dan beban glikemik nasi jagung 
instan dengan penambahan tepung tempe sebagai alterna�f makanan pokok 
pasien diabetes mellitus. Ilmu Gizi Indonesia, 4(2), 179–188.

Kusumaningtyas, V., Wardana, Y. B. P., Yosua, L. E. N. G., Parikesit, C. P., Pradnyandari, K. A. Y., 
Kusuma, A. S. W., Pratama, E. R., Mitha, I., Glorizky, G. A., & Pramono, S. A. (2021). 
Basis Ketahanan Pangan Keluarga di Desa Candirejo Kecamatan Semanu  
Kabupaten Gunungkidul Daerah Is�mewa Yogyakarta . Jurnal Atma Inovasia (JAI), 
1(2).

Kusumo, M. P. (2024). Implementa�on of Geblek Processing Training for Micro, Small 
Medium Enterprise (MSMEs) in Kulon Progo Regency. Journal of Community 
Services and Engagement: Voice of Community (VOC), 4(1), 45–53. 
h�ps://doi.org/10.23917/voc.v4i1.5421

Presiden RI. (2012). Undang-Undang Republik Indonesia Nomor 18 Tahun 2012 tentang 
Pangan. h�ps://peraturan.bpk.go.id/Details/39100

Rohyani, I. S., Aryan�, E., Suripto, S., & Jupri, A. (2020). Diversivikasi Produk Olahan Pangan 
Lokal Ubi jalar Untuk Peningkatan Nilai Gizi Dan Perekonomian Keluarga Di 
Kelurahan Pejeruk Ampenan. Jurnal Pengabdian Magister Pendidikan IPA, 3(2). 
h�ps://doi.org/10.29303/jpmpi.v3i2.568

90

JOGJA TAK HANYA GUDEG: 
LIMA PANGAN LOKAL PENGGANTI NASI 
SEBAGAI IDENTITAS BUDAYA



Pendahuluan

Ke�ka berbicara tentang Bali, sebagian 
besar orang akan langsung membayangkan 
tempat-tempat seper� Denpasar, Ubud, 
atau Gianyar—pusat gemerlap pariwisata 
Pulau Dewata. Namun, masih terdapat 
bagian Pulau Bali yang jarang dibicarakan 
padahal memiliki banyak kearifan budaya 
lokal dan sejarah emas Bali, yakni Buleleng. 
Daerah di utara Bali ini merupakan satu dari 
tujuh kabupaten yang ada di Bali dengan 
luas wilayah mencapai 1.365,88 km2 
(Pemkab  Buleleng, 2021). Ibu Kota 
Kabupaten Buleleng adalah Singaraja yang 
dulunya merupakan Ibu Kota Provinsi Bali 
sebelum akhirnya dipindahkan ke Denpasar. 
Perpindahan ini dilatarbelakangi oleh faktor 
poli�k, geografis, dan ekonomi, Denpasar 
dinilai memiliki lokasi yang lebih strategis, 

akses yang lebih mudah, serta potensi 
pengembangan ekonomi yang lebih besar 
d iband ingkan  S ingara ja .  Mesk ipun 
statusnya telah dipindahkan, kekayaan 
budaya Buleleng �dak pernah berubah 
bahkan semakin berkembang hingga 
didirikannya pusat kebudayaan berupa 
Gedung Kirtya. Julukan Bumi Panji Sak� 
telah lama disematkan pada Buleleng 
sebagai bentuk penghargaan pada Ki Barak 
Panji Sak�, raja Buleleng dahulu (Disbud 
Kabupaten Buleleng, 2024).

Bentuk kekayaan budaya di kabupaten 
Buleleng sangat beragam, dan banyak yang 
belum diketahui oleh orang-orang. Buleleng 
memiliki naskah lontar Usada Buda Kecapi 
yang mengandung i lmu pengobatan 

Program Studi Biologi, Fakultas MIPA, Universitas Pendidikan Ganesha
agus.ripaldi@student.undiksha.ac.id

I Kadek Agus Ripaldi & Made Early Anjani

JUKUT BUANGIT: Makanan Lokal Warisan Leluhur

Dari Bali  Dengan Segudang Misteri

91



tradisional. Selain itu, dalam bidang tari 
Buleleng memiliki tari Joged Bungbung dan 
Janger Kolok dari Desa Bengkala yang telah 
menerima ser�fikat Warisan Budaya Tak 
Benda (WBTB) Indonesia (Pemkab Buleleng, 
2025). Tidak sampai di sana, dalam bidang 
kuliner, Buleleng juga memiliki berbagai 
macam makanan tradisional dengan cita 
rasa khas “Layah Buleleng”. Tipat Blayag dan 
Siobak menjadi makanan yang sudah sangat 
umum ditemukan di sepanjang jalan dan 
banyak digemari oleh masyarakat lokal dan 
luar Buleleng. Namun, ada satu lagi 
hidangan yang tak kalah auten�k yakni Jukut 
Buangit.

Jukut Buangit merupakan makanan berjenis 
jukut-jukutan atau sayur berkuah dari Desa 
Sangsit, salah satu desa di bagian �mur Kota 
Singaraja. Penggunaan sayur Buangit 
sebagai makanan merupakan warisan 
leluhur yang harus dilestarikan sebagai 
bentuk local indigenous dan wujud nyata 
zero to hero dalam dunia kuliner. Meskipun 
begitu, kenyataannya Jukut Buangit masih 
kurang dikenal dibandingkan makanan-
makanan khas Bali lainnya. Jika kondisi ini 
terus berlanjut maka keberadaan Jukut 
Buangit mungkin saja akan hilang dan 
di�nggalkan. Menurut Quentero-Angel et 
al. (2022), makanan tradisional di zaman 
modern dihadapkan pada isu higienitas 
sehingga orang-orang cenderung takut 
mengonsumsi makanan tradisional terlebih 
yang dijual kios pinggir jalan atau pasar 
sehingga mengakibatkan h i langnya 
p e n g e t a h u a n  d a n  p r a k � k  k u l i n e r 
anatargenerasi. Peneli�an terdahulu yang 
berfokus membahas Jukut Buangit masih 
sangat minim, sehingga informasinya hanya 
sebatas lokasi asalnya. Keberadaan Jukut 
Buangit juga makin terdesak dengan 
munculnya makanan-makanan modern 
seper� Burger, Ayam Goreng, dan Mie 
Pedas. Berdasarkan pemaparan tersebut, 

ar�kel ini bertujuan untuk memberikan 
informasi komprehensif tentang Jukut 
Buangit sebagai makanan khas Buleleng.

Metode

Peneli�an ini menggunakan pendekatan 

deskrip�f kualita�f dengan metode kajian 

p u s t a k a  a t a u  l i t e r a t u r e  r e v i e w. 

Pengumpulan data dilakukan dengan cara 

menelusuri portal-portal berita aktual dan 

database literatur akademik seper� Google 

Scholar dan  Researchgate dengan kata 

kunci “Jukut Buangit”, “Makanan Khas 

Buleleng”, dan  “Makanan Tradisional”. 

Maka dari itu, data yang digunakan adalah 

data sekunder. Data hasil pengumpulan 

kemudian dianalisis lalu disusun sebagai 

ar�kel.

Pembahasan 

Tumbuhan Buangit

Buangit atau Cleome gynandra merupakan 

tumbuhan asl i  sub-Sahara dan Asia 

Tenggara dengan �ngkat adaptasi baik 

dengan iklim panas dan kering, termasuk 

semi-kering, lembab, dan sub-lembab. 

Buangit dapat tumbuh subur di wilayah 

tropis dan subtropis, terutama di iklim yang 

hangat karena sifatnya yang tahan pada 

kekeringan dan tumbuh pada curah hujan 

s i n g k a t .  S u h u  o p � m a l  u n t u k 

pertumbuhannya adalah berkisar antara 

18°C hingga 25°C dengan paparan sinar 

matahari penuh. Buangit dalam hal tempat 

hidup �dak terlalu pemilih karena dapat 

beradaptasi dalam berbagai kondisi tanah 

mulai dari tanah berpasir hingga lempung 

liat. Secara spesifik, tumbuhan ini dapat 

ditemui di alam liar, ladang atau lahan 

pertanian, lereng gunung, dan pekarangan 

rumah (Mashamaite et al., 2022).

JUKUT BUANGIT: Makanan Lokal Warisan Leluhur
Dari Bali  Dengan Segudang Misteri

92



Karakteris�k Buangit sangat cocok dengan 
agroklimat Buleleng. Mengu�p dari Badan 
Riset dan Inovasi Daerah Kabupaten 
Buleleng (2022), suhu rata-rata Kabupaten 
Buleleng adalah 28,0°C dengan kelembaban 
udara rata-rata mencapai 87%. Curah hujan 
tahunan Kabupaten Buleleng adalah 
2.288,3-3.001,7 mm/tahun atau 190,69-
250,12 mm/bulan dengan penyinaran 
matahari mencapai 73%. Sementara jenis 
tanah di Kabupaten Buleleng terdiri dari 
aluvial, andosol, tanah danau, latosol, 
mediteran, dan regosol (Putri & Wibawa, 
2023). Ciri tanah aluvial adalah tekstur 
tanah liat berpasir sampai lempung liat 
berpasir dengan warna cokelat gelap sampai 
coklat kekuningan. Struktur tanah aluvial 
adalah gumpal membulat dan konsistensi 
tanah saat basah sangat lekat (Gayo et al., 
2022). Semua kriteria tersebut sangat 
mendukung keberadaan tumbuhan Buangit 
meskipun curah hujan masih tergolong 
�nggi namun asalkan air hujan �dak 
menggenang dan dapat mengalir dengan 
baik maka tumbuhan ini akan tetap dapat 
tumbuh subur. 

Tumbuhan Buangit memiliki  banyak 
manfaat karena kaya kandungan vitamin 
seper� A dan C, mineral, dan protein. 
Bahkan kandungan seper� kalsium, zat besi, 
fosfor, kalium yang lebih �nggi dibandingkan 
sayuran komersial seper� kubis. Tumbuhan 
ini juga mengandung banyak metabolit 
sekunder seper� flavonoid, fenol, dan 
terpenoid. Kompleksitas kandungan 
Buangit berpotensi mengatasi malnutrisi, 
agen ketahanan pangan, dan berpotensi 
mengurangi keparahan gejala COVID-19. 
Secara  t rad is iona l ,  se luruh bag ian 
tumbuhan digunakan untuk mengoba� 
berbagai kondisi medis seper� anemia, 
radang sendi, diabetes, kanker, dan malaria. 
Buangit dari sisi pertanian memiliki potensi 
sebagai insek�sida (Mashamaite et al., 

2022). Masyarakat Buleleng khususnya Desa 
Sangsit, Kecamatan Sawan tanpa sadar telah 
memanfaatkan potensi-potensi ini sehingga 
Jukut Buangit merupakan salah satu local 
indigenous yang sangat berharga.

Sejarah Jukut Buangit

Jika di�njau dari asal katanya, is�lah “jukut'' 
dalam bahasa Bal i  berar� sayuran, 
sedangkan “Buangit'' mengacu pada  lokal 
yang dikenal secara ilmiah sebagai Cleome 
gynandra. Jukut Buangit merupakan 
sayuran berkuah khas Desa Sangsit dengan 
cita rasa yang khas perpaduan antara rasa 
pahit, gurih asin dan sedikit asam. Sejarah 
Jukut Buangit di Singaraja pada mulanya 
merupakan pemanfaatan tumbuhan liar 
yakni Buangit yang tumbuh liar di area 
persawahan dan di tepi parit  rumah warga 
(Astu�, 2023). Keberadaannya yang begitu 
banyak saat itu dianggap sebagai gulma oleh 
para petani, sehingga masyarakat sekitar 
memanfaatkannya untuk diolah sebagai 
Jukut Buangit. Menurut Wijaya (2022), �dak 
terdapat catatan pas� kapan  masyarakat 
Buleleng mulai mengolah tumbuhan 
Buangit menjadi Jukut Buangit. Namun, 
tradisi mengolah tumbuhan Buangit ini 
m e n j a d i  j u k u t  d i p e r k i ra k a n  t e l a h 
berlangsung selama beberapa generasi. 
Pengetahuan tentang cara mengolah 
Buangit yang baik agar �dak terlalu pahit 
dan layak dikonsumsi telah diwariskan 
secara lisan oleh orang tua kepada anak-
anaknya. 

Gambar 1. Jukut Buangit

JUKUT BUANGIT: Makanan Lokal Warisan Leluhur
Dari Bali  Dengan Segudang Misteri

93



Kecenderungan masyarakat yang hidup 

dekat dengan alam terkhusus di bagian 

pegunungan yang kaya akan vegetasi, secara 

l a n g s u n g  m e m b u a t  m e r e k a 

mengembangkan kebiasaan mengonsumsi 

sayuran lokal (Polito et al., 2021). Selain itu 

faktor lain seper� ketersediaan bahan 

pangan yang mungkin terbatas pada zaman 

dulu yang mendorong masyarakat untuk 

l e b i h  k r e a � f  d a n  a d a p � f  d a l a m 

memanfaatkan tumbuhan liar di sekitarnya. 

Tumbuhan Buangit yang tumbuh melimpah 

dulunya dianggap sebagai gulma pun 

menjadi solusi prak�s dan ekonomis untuk 

memenuhi kebutuhan gizi masyarakat 

setempat. Pada umumnya Jukut Buangit 

�dak dihidangkan dalam acara besar seper� 

upacara adat (Yadnya) yang biasanya 

memerlukan hidangan yang lebih is�mewa 

dan memiliki nilai simbolis, karena Buangit 

in i  merupakan tumbuhan l iar  yang 

mencerminkan ni lai  kesederhanaan 

sehingga makanan ini dihidangkan dalam 

kehidupan sehari-hari.

Seiring perkembangan zaman, Jukut Buangit 

�dak lagi dianggap sebagai makanan desa 

khas petani, namun makanan khas Buleleng. 

Ini didasari oleh keauten�kan Jukut Buangit 

yang �dak ditemukan di wilayah Bali lainnya 

ditambah peneli�an-peneli�an yang 

dilakukan yang memberi informasi tentang 

kandungan Buangit yang baik untuk 

kesehatan. Dalam perkembangannya, Jukut 

Buangit �dak disajikan sebagai makanan 

tunggal tapi dilengkapi dengan beberapa 

makanan lain seper� kacang keplos atau 

kacang goreng, sudang lepet, dan brengkes 

atau pepes telengis. Kombinasi makanan 

tambahan ini memberikan keseimbangan 

antara rasa, aroma dan tekstur (Suyatra, 

2018).

Cara Pembuatan Jukut Buangit dan 
Kandungan Gizi

Proses pembuatan Jukut Buangit tergolong 
sangat mudah dan hanya menggunakan 
bahan-bahan dapur sederhana. Langkah 
pertama dalam membuat Jukut Buangit 
dengan  menyiapkan bahan-bahan 
utamanya melipu� sayuran Buangit yang 
telah dibersihkan. rempah-rempah seper� 
serai, daun salam, bawang pu�h, ketumbar, 
bawang merah, garam, gula pasir, dan air 
asam jawa. Adapun cara mengolah Buangit 
agar �dak terlalu pahit adalah merebusnya 
dengan tambahan sedikit garam kemudian 
peras dan bilas kembali (Astu�, 2023). 
Sementara untuk bumbu, bawang merah, 
bawang pu�h, dan ketumbar dihaluskan lalu 
dimasak bersama daun salam, serai, garam, 
gula pasir, dan air asam jawa. Sayuran 
Buangit kemudian ditambahkan dan direbus 
selama sepuluh hingga lima belas menit, 
atau hingga sayuran lunak dan rempah-
rempah meresap. Jukut Buangit yang telah 
jadi dapat disantap dengan tambahan cabai 
r a w i t  d a n  k a c a n g  t a n a h  g o r e n g 
(Lindasuryan�ni, 2025).

Meskipun cara pembuatannya sangat 
mudah, se�ap komponen dalam hidangan 
Jukut Buangit menyimpan beragam nutrisi 
dan senyawa bioak�f yang baik untuk 
kesehatan.  Sayur  Buangi t  (C leome 
gynandra), misalnya, mengandung berbagai 
zat seper� flavonoid, tanin, alkaloid, 
saponin,  v i tamin C,  serta  ka ls ium. 
Kandungan ini menjadikannya sumber 
an�oksidan dan an�kanker alami. Bawang 
merah juga tak kalah bermanfaat, dengan 
kandungan querce�n dan vitamin C yang 
dapat memperkuat sistem imun serta 
membantu menurunkan kolesterol . 
Sementara itu, bawang pu�h mengandung 
allicin yang memiliki sifat an�bakteri, 
an�virus, dan mampu menurunkan tekanan 
darah (Widarta & Suter, 2022). 

JUKUT BUANGIT: Makanan Lokal Warisan Leluhur
Dari Bali  Dengan Segudang Misteri

94



Ketumbar juga memiliki kaya akan linalool 
dan an�oksidan polifenol yang berperan 
dalam menurunkan gula darah serta 
melancarkan pencernaan. Daun salam, 
dengan kandungan tanin dan minyak 
atsirinya, membantu mengendalikan kadar 
kolesterol dan gula dalam darah. Serai juga 
memberikan manfaat berkat senyawa citral 
dan geraniol yang bersifat an�radang dan 
an�mikroba (Iqbal et al., 2019). Di sisi lain, 
air asam jawa mengandung asam tartarat, 
vitamin B, serta mineral pen�ng seper� 
magnesium dan kalium, yang berfungsi 
menyegarkan tubuh dan memperlancar 
sistem pencernaan.

Berdasarkan Monograf Puryana & Agus�ni 
(2022), secara keseluruhan Jukut Buangit 
memiliki kadar protein sebesar 6,35%, 
kadarnya paling �nggi jika dibandingkan 
dengan jukut kelor, klentang, rambanan, 
maupun undis. Kandungan karbohidratnya 
mencapai 21,35% dan kadar airnya berada 
di angka 70,36%, menunjukkan bahwa 
hidangan ini tetap memiliki karakteris�k 
sayur berkuah namun �dak terlalu berair 
seper� kelentang. Kandungan lemak Jukut 
Buangit rela�f rendah yaitu 1,25%. Dengan 
kombinasi gizi tersebut, Jukut Buangit 
menghasilkan total energi sebesar 122,07 
kkal, angka ter�nggi di antara jukut lainnya. 
Dengan menggabungkan semua bahan 
tersebut, Jukut Buangit �dak hanya 
dinikma� sebagai kuliner tradisional yang 
lezat, tetapi juga menjadi hidangan 
b e r n u t r i s i  � n g g i  ya n g  m e n d u ku n g 
kesehatan tubuh secara keseluruhan. 

Jukut Buangit sebagai Iden�tas Budaya

Selain kaya akan nilai gizi, Jukut Buangit 
memiliki peran pen�ng sebagai iden�tas 
budaya Buleleng. Pembuatannya yang 
mudah dan sederhana, rasanya yang �dak 
sekompleks makanan Bali lainnya, serta 
bahan baku yang sangat mudah ditemui 

menjadi cerminan masyarakat Buleleng. 
Menurut Ardiyasa (2019), masyarakat 
buleleng memiliki karakter yang egaliter 
yakni semua orang dipandang sama/setara 
�dak ada kelas atau kasta yang berbeda. 
Orang-orang seringkali beranggapan bahwa 
bahasa Buleleng adalah kasar �dak seper� 
Bahasa Bali Karangasem atau Badung. 
Namun, bagi orang Buleleng itu adalah cara 
menunjukkan keakraban dengan orang yang 
diajak bicara. Jika ditanya dimana tempat di 
Bali yang paling menentang kasta, maka 
Buleleng jawabannya (Dewata News, 2015). 
Kondisi ini terkait juga dengan makanan, 
�dak ada yang namanya “makanan kasta 
rendah” dan “makanan kasta �nggi” atau 
makanan si kaya dan si miskin. Jukut Buangit 
sebagai makanan khas Buleleng bukan 
makanan rakyat tapi makanan yang 
merakyat.

Dominasi pekerjaan masyarakat Desa 
Sangsit, Kecamatan Sawan sebagai petani 
menjadikan kehidupan sederhana sudah 
sangat melekat dengan mereka. Sederhana 
harus dibedakan ar�nya dengan miskin. 
Sederhana berar� masyarakat Buleleng 
termasuk Kecamatan Sawan �dak hidup 
berlebih-lebihan (berfoya-foya). Kehidupan 
sederhana ini menjadikan mereka sangat 
menghargai makanan. Jukut Buangit 
merupakan manifestasi dari kesederhanaan 
ini lewat tampilan, bumbu, dan bahan 
d a s a r n y a .  I n i  j u g a  m e n u n j u k k a n 
kemampuan masyarakat untuk menemukan 
n i l a i  d a r i  h a l - h a l  s e d e r h a n a  d a n 
memperlihatkan kecerdasan ekologis yang 
sejalan dengan kearifan lokal Bali (Ardana et 
al., 2020). Peneli�an yang membahas kaitan 
antara Jukut Buangit dan iden�tas budaya 
masyarakat Buleleng hingga saat ini belum 
dilakukan sehingga masih terdapat gap 
informasi. Namun meskipun begitu, kaitan 
keduanya masih dapat diama� secara 
eksplisit dari pola hidup masyarakatnya.

JUKUT BUANGIT: Makanan Lokal Warisan Leluhur
Dari Bali  Dengan Segudang Misteri

95



Sayangnya, pola hidup masyarakat mulai 

mengalami pergeseran akibat pengaruh 

modernisasi. Makanan �dak lagi tentang 

kebersamaan dan makna, tapi keprak�san 

dan gaya hidup. Namun, dengan Jukut 

Buangit kebersamaan tersebut dapat 

dibangkitkan kembali lewat momen-

momen seper� saat mengantri membeli, 

orang–orang dapat saling bercerita dan 

bertegur sapa. Sehingga in� konsep 

menyama braya dapat kembali dipupuk. 

Begitu juga keluarga yang memasak atau 

mengonsumsi Jukut Buangit ,  selain 

melestarikan kuliner lokal juga turut serta 

membangun kehangatan antar anggota 

keluarga. Jukut Buangit adalah penjaga 

harmonisasi di tengah berbagai perubahan 

yang telah terjadi (Sukariawan, 2021). 

Tantangan Modernisasi yang Menggerus 
Tradisional

Perubahan selera makan masyarakat 
modern menjadi ancaman nyata bagi 
pelestarian kuliner tradisional dan pesatnya 
arus masuk budaya luar telah sedikit demi 
sedikit menggerus budaya lokal. Peneli�an 
oleh Briawan et al. (2022) memaparkan 
bahwa fast food lebih banyak dikonsumsi 
oleh remaja khususnya di wilayah Jawa-Bali 
dan perkotaan dibandingkan makanan 
tradisional. Fast food tersebut kebanyakan 
berbasis umbi-umbian (contoh: french 
fries), daging dan unggas (contoh: fried 
chicken), dan minuman non susu (contoh: 
minuman waralaba internasional). Hal 
serupa juga terjadi di Buleleng, budaya 
makanan mulai mengalami perubahan. 
Masyarakat banyak yang mengonsumsi 
makanan-makanan modern seper� mie 
pedas dengan berbagai level, crepes 
berbagai rasa, dan burger dengan isian 
ayam. Beragam makanan tersebut sangat 
mudah d i temukan d i  p ing g i r  ja lan 
khususnya di sekitar perkotaan Singaraja.

Keberadaan dua outlet Mie Gacoan di 
Singaraja menjadi buk� bahwa makanan 
modern telah menjamur di Buleleng. 
Dengan menggunakan strategi yang agresif, 
perusahaan ini berhasil menangkap pasar 
anak muda dan popularitas �nggi di 
pla�orm pesan-antar makanan, serta 
menawarkan harga terjangkau, pilihan rasa 
yang dapat disesuaikan, dan paket promo 
yang ideal untuk acara kumpul-kumpul. 
Masuknya budaya global melalui makanan 
cepat saji dan produk pangan impor, 
digunakan sebagai gaya hidup kekinian oleh 
generasi muda terkhususnya pada generasi 
Z untuk beralih ke pilihan yang lebih prak�s 
dan gampang untuk dipesan secara online 
(Prianta & Sulistyawa�, 2023).

Pergeseran minat ini secara langsung telah 
mengancam keberadaan makanan Jukut 
Buangit. Produksi dan pemasaran Jukut 
Buangit tersentralisasi di daerah asalnya 
yakni Desa Sangsit, Kecamatan Sawan. 
Kurangnya promosi dan jangkauan pasar 
menyebabkan makanan khas Buleleng ini 
menjadi kurang dikenal. Persaingannya 
dengan makanan modern juga diperketat 
dengan  fakta bahwa generasi muda 
khususnya gen Z sangat terikat dengan 
media sosial dan konten kuliner menjadi 
sangat populer dan menjadi salah satu 
pemengaruh preferensi makanannya 
(Prianta & Sulistyawa�, 2023). Peneli�an 
oleh Mufidah et al. (2024) menemukan 
bahwa �ngkat kesukaan makanan cepat saji 
pada remaja Bali lebih �nggi dibandingkan 
makanan tradisional. Konten-konten media 
sosial terkait Jukut Buangit sampai saat ini 
masih terbatas dan belum sebesar makanan 
khas Bali lainnya seper� Ayam Betutu. 

Tantangan lain yang mempengaruhi 
eksistensi Jukut Buangit adalah semakin 
banyak orang tua yang �dak pandai atau 
�dak suka memasak sehingga sering 
mengajak keluarga kulineran di luar rumah. 

JUKUT BUANGIT: Makanan Lokal Warisan Leluhur
Dari Bali  Dengan Segudang Misteri

96



Ini menjadi faktor pen�ng dalam hal 
penerimaan cita rasa oleh generasi muda. 
Manusia memerlukan waktu yang cukup 
lama untuk membentuk rasa di lidah 
mereka, dan proses ini dimulai saat mereka 
masih kecil. Sejak kecil, seseorang harus 
dibiasakan dengan makanan yang dimasak 
di rumah oleh orang dewasa yang dekat 
dengan anak seper� ibu dan ayah. Saat 
seseorang makan makanan yang sama yang 
dimasak oleh orang terdekat, mereka 
mengalami perasaan nostalgia, rasa 
nyaman, dan memberikan iden�tas dari 
mana mereka berasal. Kondisi ini akan 
memengaruhi konsep nostalgia dan comfort 
food untuk generasi muda (Prianta & 
Sulistyawa�, 2023).

Jika kondisi ini dibiarkan begitu saja, �dak 
ada kemungkinan suatu hari nan� Jukut 
Buangit hanya akan menjadi catatan 
sejarah, atau sekadar nama yang dikenang 
tanpa pernah dirasakan lagi makna dan 
kehangatannya. Perlu �ndakan bersama 
a n t a r  b e r b a g a i  p i h a k  d a l a m 
m e m p e r t a h a n ka n  ke b e ra d a a n nya . 
Pemerintah Bali, pemerintah kabupaten, 
serta masyarakat termasuk generasi muda 
m e m i l i k i  t a n g g u n g  j a w a b  u n t u k 
menciptakan cara-cara berkelanjutan untuk 
eksistensi Jukut Buangit di era modern. 

Upaya Pelestarian 

Cara-cara pelestarian seper� dokumentasi 

dan pencatatan fisik bukan lagi cara yang 

efek�f di zaman ini, khususnya untuk 

makanan tradisional. Beberapa peneli�an 

telah berusaha mengisi gap informasi 

terkait Jukut Buangit. Peneli�an oleh Asrini 

et  at .  (2016)  berusaha  melakukan 

re i nve n ta r i s a s i  m a ka n  i n i ,  n a m u n 

pemaparan komprehensif tentang Jukut 

Buangit belum terlalu dalam dilakukan. 

Monograf oleh Puryana & Agus�ni (2022) 

membahas Jukut Buangit secara lebih dalam 

khususnya dalam bidang kandungan gizi, 

penulis juga menyertakan bahan-bahan dan 

tata cara pembuatannya sehingga dapat 

menjadi panduan bagi khalayak untuk 

memasak Jukut Buangit. Publikasi ilmiah 

yang fokus membahas Jukut Buangit masih 

sangat  min im sehing ga  penel i�an-

peneli�an terkait sangat pen�ng untuk 

dilakukan guna mengeksplorasi lebih jauh 

makanan tersebut.

Sebagai bentuk pengenalan secara lebih 

luas, instansi-instansi resmi seper� Dinas 

Kebudayaan dan Dinas Pariwisata Buleleng 

juga telah membuat video edukasi tentang 

Jukut Buangit yang disebarluaskan lewat 

pla�orm Youtube. Pemerintah Kabupaten 

Buleleng juga telah menerbitkan sebuah 

ar�kel pada tahun 2021 yang berjudul 

“Jukut Buangit” Sobean Khas Desa Sangsit, 

dengan adanya ar�kel ini membuk�kan 

bahwa Jukut Buangit telah disadari oleh 

pemerintah sebagai sesuatu yang perlu 

dijaga. Sementara di pla�orm lain seper� 

TikTok, telah banyak akun-akun yang 

membuat video tentang Jukut Buangit. 

Salah satunya adalah akun Wayan Sukaya, 

dalam beberapa v ideonya ia  kerap 

menunjukkan kegiatannya membeli dan 

mengonsumsi makanan tersebut. Ia juga 

memberikan beberapa rekomendasi 

tempat membeli Jukut Buangit seper� di 

sekitar Pasar Sangsit dan depan Pura Beji 

Sangsit. Video-video yang dibuatnya 

mendapatkan ribuan bahkan ratusan ribu 

views dengan ribuan like. Tidak jarang ada 

banyak penonton yang penasaran dengan 

rasa Jukut Buangit dan menanyakan tempat 

membelinya. Konten seper� ini tentunya 

telah berkontribusi menyebarluaskan 

informasi tentang makanan tradisional pada 

khalayak ramai. TikTok juga sebagai media 

JUKUT BUANGIT: Makanan Lokal Warisan Leluhur
Dari Bali  Dengan Segudang Misteri

97



sosial yang saat ini marak digunakan dirasa 

sangat tepat sebagai sarana promosi 

kekayaan kuliner Buleleng.

Namun, upaya melestarikan Jukut Buangit 
�dak boleh berhen� hanya pada peneli�an 
dan dokumentasi akademis semata. Agar 
warisan kuliner ini tetap eksis dan �dak 
tergan�kan oleh zaman,  k i ta  per lu 
membawanya ke ruang-ruang yang lebih 
luas, khususnya untuk menarik minat 
generasi muda. Tindakan ini yang dilakukan 
oleh Pemerintah Kabupaten Buleleng dalam 
a c a r a  B u l e l e n g  F e s � v a l  d e n g a n 
menyediakan stand khusus makanan khas 
Jukut Buangit. Luh Sadiardi sebagai 
penjualan makanan khas Sawan termasuk 
Jukut Buangit menuturkan bahwa walaupun 
makanan ini �dak akrab di lidah generasi 
“zaman now, namun jualannya selalu ramai 
pengunjung terutama untuk membeli Jukut 
Buangit. Ia bisa menjual hingga 120 bungkus 
Jukut Buangit, belum termasuk makan 
ditempat (Suyatra, 2018).

Kesimpulan

Dari pemaparan di atas dapat ditarik 
kesimpulan bahwa Jukut Buangit hadir 
sebagai representasi kuliner tradisional 

Buleleng yang kaya akan makna. Jukut 
Buangit merupakan makanan berkuah dari 
Kecamatan Sawan berbahan dasar Cleome 
gynandra yang umum ditemukan di ladang 
pertanian atau pekarangan rumah. Belum 
ditemukan catatan yang secara pas� 
membahas kapan Buangit dimanfaat 
m e n j a d i  J u k u t  B u a n g i t ,  n a m u n 
keberadaannya telah diwariskan secara 
turun-temurun. Jukut Buangit kaya akan 
protein dan  karbohidrat serta rendah lemak 
dengan energi total yang dihasilkan adalah 
s e b e s a r  1 2 2 , 0 7  k k a l ,  l e b i h  � n g g i 
dibandingkan jukut lainnya. Keberadaan 
Jukut Buangit menjadi cerminan masyarakat 
Buleleng yang agraris, sederhana dan 
egaliter. Adapun tantangan yang dihadapi 
Jukut Buangit  di  era modern yakni 
keberadaan fast food yang semakin 
menjamur, kurangnya promosi, preferensi 
media sosial pada generasi muda, dan 
rendahnya minat orang tua memasak dan 
m e m i l i h  m e m b e l i .  A d a p u n  u p a y a 
pelestarian yang telah dilakukan yakni 
reinvetarisasi, pembuatan video promosi, 
pembuatan ar�kel, dan pembentukan stand 
khusus di acara seper� Bulfest oleh 
Pemerintah Kabupaten Buleleng.

JUKUT BUANGIT: Makanan Lokal Warisan Leluhur
Dari Bali  Dengan Segudang Misteri

98



DAFTAR PUSTAKA

Pemkab Buleleng. (2025). Mantap! Dua warisan budaya Buleleng resmi jadi WBTB. 
P e m e r i n t a h  K a b u p a t e n  B u l e l e n g . 
h�ps://bulelengkab.go.id/informasi/detail/berita/65_mantap-dua-
warisan-budaya-buleleng-resmi-jadi-wbtb

Ardana, I. K., Mauna�, Y., Budiana, D. K., & Zaenuddin, D. (2020). Pemetaan �pologi dan 
karakteris�k desa adat di Bali. Denpasar: Universitas Hindu Indonesia 
(UNHI).

A r d i y a s a ,  S .  ( 2 0 1 9 ) .  M e n g a p a  b a h a s a  B u l e l e n g  “ k a s a r ” ?  Ta t k a l a . c o . 
h�ps://tatkala.co/2019/07/21/mengapa-bahasa-buleleng-kasar/

Asrini, K. A. C., Suker�, N. W., & Ekayani, I. A. P. H. (2016). Studi Tentang Makanan Tradisional 
Khas Kecamatan Sawan Melalui Reinventarisasi Sebagai Upaya Pelestarian 
Seni Kuliner Bali. Jurnal BOSAPARIS: Pendidikan Kesejahteraan Keluarga, 
4(1).

Astu�, R. (2023). Jukut Buangit, Sayur Pahit Khas Buleleng yang Bikin Nagih. De�k Bali. 
h�ps://www.de�k.com/bali/kuliner/d-xxxxx/jukut-Buangit-sayur-pahit-
khas-buleleng

Badan Riset dan Inovasi Daerah Kabupaten Buleleng. (2022). Kondisi Klimatologi Kabupaten 
Buleleng. h�ps://brida.bulelengkab.go.id/informasi/detail/ar�kel/98-
kondisi-klimatologi-kabupaten-buleleng

Briawan, D., Khomsan, Alfiah, E., Nasu�on, Z., & Putri, P. A. (2022). Edukasi gizi remaja saat 
terjadi pergeseran konsumsi makanan tradisional dan fast food di 
Indonesia. Pertanian, Kelautan, dan Biosains Tropika, 4(2), 252–255. 
h�ps://dpis.ipb.ac.id/

Dewata News. (2015). Memahami karakter orang Bali (Buleleng). Dewata News. 
h�ps://www.dewatanews.com/2015/12/memahami-karakter-orang-bali-
buleleng.html

Disbud Kabupaten Buleleng. (2024). Cikal bakal nama Kerajaan Buleleng. Dinas Kebudayaan 
K a b u p a t e n  B u l e l e n g . 
h�ps://disbud.bulelengkab.go.id/informasi/detail/ar�kel/94_cikal-bakal-
nama-kerajaan-buleleng

Gayo, A. A. P., Zainabun, Z., & Arabia, T. (2022). Karakterisasi morfologi dan klasifikasi tanah 
aluvial menurut sistem soil taxonomy di Kabupaten Aceh Besar. Jurnal 
I l m i a h  M a h a s i s w a  P e r t a n i a n ,  7 ( 3 ) ,  5 0 3 – 5 0 8 . 
h�ps://www.jim.unsyiah.ac.id/JFP

Iqbal, M., Bu�, M. S., Suleria, H. A. R., & Suleria, H. A. R. (2019). Coriander (Coriandrum 
sa�vum L.): Bioac�ve Molecules and Health Effects (pp. 2199–2235). 
Springer Science and Business Media B.V. h�ps://doi.org/10.1007/978-3-
319-78030-6_44

Lindasuryan�ni. (2025). Jukut Buangit: Hidangan tradisional khas Buleleng dengan cita rasa 
asam gurih. BudayaBali. h�ps://budayabali.com/id/jukut-Buangit-
hidangan-tradisional-khas-buleleng-dengan-cita-rasa-asam-gurih

JUKUT BUANGIT: Makanan Lokal Warisan Leluhur
Dari Bali  Dengan Segudang Misteri

99

https://bulelengkab.go.id/informasi/detail/berita/65_mantap-dua-warisan-budaya-buleleng-resmi-jadi-wbtb
https://bulelengkab.go.id/informasi/detail/berita/65_mantap-dua-warisan-budaya-buleleng-resmi-jadi-wbtb
https://tatkala.co/2019/07/21/mengapa-bahasa-buleleng-kasar/
https://www.detik.com/bali/kuliner/d-xxxxx/jukut-buangit-sayur-pahit-khas-buleleng
https://www.detik.com/bali/kuliner/d-xxxxx/jukut-buangit-sayur-pahit-khas-buleleng
https://brida.bulelengkab.go.id/informasi/detail/artikel/98-kondisi-klimatologi-kabupaten-buleleng
https://brida.bulelengkab.go.id/informasi/detail/artikel/98-kondisi-klimatologi-kabupaten-buleleng
https://dpis.ipb.ac.id/
https://www.google.com/search?q=https://www.jim.unsyiah.ac.id/JFP
https://budayabali.com/id/jukut-buangit-hidangan-tradisional-khas-buleleng-dengan-cita-rasa-asam-gurih?utm_source=chatgpt.com
https://budayabali.com/id/jukut-buangit-hidangan-tradisional-khas-buleleng-dengan-cita-rasa-asam-gurih
https://budayabali.com/id/jukut-buangit-hidangan-tradisional-khas-buleleng-dengan-cita-rasa-asam-gurih


Mashamaite, C. V., Manyevere, A., & Chakauya, E. (2022). Cleome gynandra: A wonder 
climate-smart plant for nutri�onal security for millions in semi-arid areas. 
F r o n � e r s  i n  P l a n t  S c i e n c e ,  1 3 ,  1 0 0 3 0 8 0 . 
h�ps://doi.org/10.3389/fpls.2022.1003080

Mufidah, A., Briawan, D., & Heryatno, Y. (2024). Preferensi dan Frekuensi Konsumsi 
Makanan Tradisional dan Cepat Saji pada Remaja di Provinsi Bali. Nutri-
Sains:  Jurnal  Giz i ,  Pangan Dan Apl ikas inya,  8(2) ,  105–118. 
h�ps://doi.org/10.21580/ns.2024.8.2.18136

Pemkab Buleleng. (2021). Geografis dan iklim. Pemerintah Kabupaten Buleleng. 
h�ps://bulelengkab.go.id/informasi/detail/profil/68_geografis-dan-iklim

Polito, A., Azzini, E., Barnaba, L., Verrascina, M., Zane�, B., Monteleone, A., Intorre, F., 
Ciarapica, D., Tomassini, S., & Guidarelli, L. (2021). Socio-economic drivers 
in produc�ve rural ac�vi�es and their impact on the ea�ng habits, lifestyle 
and nutri�onal status of people living in a rural area: The Majella Na�onal 
Park as a case study. Economia agro-alimentare / Food Economy. 
h�ps://doi.org/10.3280/ECAG3-2020OA11040

Prianta, P. A., & Sulistyawa�, A. (2023). Cita rasa kuliner Generasi Z Bali untuk mensukseskan 
program pariwisata budaya berkelanjutan. INSPIRE: Journal of Culinary, 
Hospitality, Digital & Crea�ve Arts and Event, 1(2), 113–131.

Puryana, I. G. P. S., & Agus�ni, N. P. (2022). MONOGRAF Kandungan gizi dan keamanan 
pangan makanan tradisional Bali study di Kabupaten Buleleng. Wawasan 
Ilmu. h�ps://repository.poltekkes-denpasar.ac.id/10283/

Putri, N. N. S., & Wibawa, I. K.A. (2023). Kajian daya dukung permukiman Kabupaten 
Buleleng, Provinsi Bali. REGION: Jurnal Pembangunan Wilayah dan 
P e r e n c a n a a n  P a r � s i p a � f ,  1 8 ( 2 ) ,  3 9 6 – 4 1 2 . 
h�ps://doi.org/10.20961/region.v18i2.60552

Quintero-Angel, M., Mendoza-Salazar, D. M., & Mar�nez-Girón, J. (2022). Food fears and risk 
of loss of food heritage: A li�le-explored effect of food modernity and �mes 
of pandemic. Interna�onal Journal of Gastronomy and Food Science, 28, 
100499. h�ps://doi.org/10.1016/j.ijgfs.2022.100499

Sukariawan, P. (2021). Menyama Braya dalam Masyarakat Bali (Perspek�f Pendidikan 
Agama Hindu). Bawi Ayah: Jurnal Pendidikan Agama dan Budaya Hindu, 
12(2), 198-210.

Suyatra, I. P. (2018). Menu tradisional diserbu pengunjung, dari Buangit hingga mengguh. 
B a l i  E x p r e s s . 
h�ps://baliexpress.jawapos.com/nusantara/671138084/menu-
tradisional-diserbu-pengunjung-dari-Buangit-hingga-mengguh

Widarta, I., & Suter, I. K. (2022). Potensi Beberapa Sayuran Indigenous Bali sebagai Pangan 
Fungsional. Jurnal Ilmiah Teknologi Pertanian Agrotechno, 7(2), 108. 
h�ps://doi.org/10.24843/jitpa.2022.v07.i02.p03

Wijaya, K. (2022). Puluhan Tahun Jual Jukut Buangit di Peken Sangsit, Resep Diwariskan 
T u r u n  T e m u r u n .  N u s a  B a l i . 
h�ps://www.nusabali.com/berita/xxxxx/puluhan-tahun-jual-jukut-
Buangit-di-peken-sangsit

JUKUT BUANGIT: Makanan Lokal Warisan Leluhur
Dari Bali  Dengan Segudang Misteri

100

https://doi.org/10.3389/fpls.2022.1003080
https://doi.org/10.3280/ECAG3-2020OA11040
https://repository.poltekkes-denpasar.ac.id/10283/
https://www.google.com/search?q=https://doi.org/10.20961/region.v18i2.60552
https://doi.org/10.1016/j.ijgfs.2022.100499
https://baliexpress.jawapos.com/nusantara/671138084/menu-tradisional-diserbu-pengunjung-dari-buangit-hingga-mengguh
https://baliexpress.jawapos.com/nusantara/671138084/menu-tradisional-diserbu-pengunjung-dari-buangit-hingga-mengguh
https://www.nusabali.com/berita/xxxxx/puluhan-tahun-jual-jukut-buangit-di-peken-sangsit
https://www.nusabali.com/berita/xxxxx/puluhan-tahun-jual-jukut-buangit-di-peken-sangsit


Jejak Pohon Sagu dalam Sejarah Nusantara

Relief Candi Borobudur yang dibangun pada 
abad ke-8 M menjadi salah satu penanda 
pen�ng bagaimana masyarakat Jawa kuno 
merekam kehidupan sehari-hari, termasuk 
flora tropis yang akrab dengan mereka. 
Kajian ikonografi terbaru menunjukkan 
l e b i h  d a r i  6 0  s p e s i e s  t u m b u h a n 
digambarkan pada panel relief, di antaranya 
kelompok palma yang diduga mencakup 
pohon sagu (Metroxylon sagu) atau 
kerabatnya. Iden�fikasi ini memperlihatkan 
bahwa tanaman palma bukan sekadar 
elemen dekora�f, melainkan simbol 
pengetahuan ekologis dan sumber daya 
pangan yang sudah dikenali sejak lama. 
Masyarakat agraris Jawa kuno, yang 
umumnya bergantung pada padi dan 
palawija, tampaknya juga memahami peran 
palma sebagai cadangan pangan alterna�f, 

khususnya dalam konteks ketahanan 
pangan yang berlapis (Suamba, 2025). 
Kehadiran pohon sagu dalam rel ief 
Borobudur dengan demikian �dak hanya 
merepresentas ikan  lanskap t rop is , 
melainkan juga jejak budaya pangan 
Nusantara yang telah berumur lebih dari 
seribu tahun.

Jika kita menengok lebih jauh ke wilayah 
�mur Indonesia, pohon sagu �dak lagi 
sekadar ornamen ar�s�k, melainkan in� 
dari kehidupan itu sendiri. Di Papua, 
Maluku, hingga sebagian Sulawesi, sagu 
adalah denyut nadi pangan, tradisi, 
sekaligus iden�tas. Dalam kehidupan 
sehari-hari  masyarakat adat Papua, 
misalnya, sagu hadir dalam berbagai 
bentuk: tepung papeda yang dimasak 
menjadi bubur kental, lempengan sagu 

101

“Dari Batang yang Lapuk, Tumbuh Kehidupan:

Kisah Sagu dan Ulat Sagu”

Aan Nurdian Saputra



bakar, hingga kudapan ringan yang mengisi 
sela ak�vitas berburu dan berkebun. Lebih 
dari  i tu,  sagu juga memil iki  makna 
kosmologis: ia adalah "ibu" yang menyusui, 
pohon kehidupan yang mampu menopang 
komunitas pada saat musim paceklik 
maupun ke�ka kondisi lingkungan sulit. 
Sidiq et al. (2021) menekankan bahwa sagu 
bagi masyarakat Papua �dak bisa dilepaskan 
dari jalinan hubungan sosial dan budaya; ia 
adalah pusat ekosistem pangan sekaligus 
pusat imajinasi kolek�f. Dalam penger�an 
ini, sagu menegaskan dirinya bukan sekadar 
pangan alterna�f, melainkan pangan utama 
yang mengikat manusia dengan tanah, 
hutan, dan tradisinya.

Dimensi historis ini menghadirkan ironi. Di 
Jawa, sagu pernah terekam pada relief 
Borobudur sebagai bagian dari lanskap 
tropis dan jejak pangan, tetapi seiring waktu 
perannya kian surut tergeser oleh dominasi 
beras. Proses ini �dak hanya mencerminkan 
perubahan pola pangan, tetapi juga 
perubahan poli�k pangan: sejak era 
kerajaan agraris hingga kolonialisme 
Belanda yang menempatkan padi dan beras 
sebagai simbol kekuasaan dan stabilitas 
negara. Akibatnya, sagu di wilayah barat dan 
tengah Nusantara seakan terpinggirkan, 
meski di kawasan �mur ia tetap bertahan 
sebagai tulang punggung kehidupan. Hal ini 
mencerminkan adanya dualitas dalam 
sejarah pangan Indonesia: di satu sisi ada 
narasi besar "beras sebagai pangan 
nasional", sementara di sisi lain ada narasi 
lokal "sagu sebagai pangan peradaban 
�mur". Dualitas ini masih terasa hingga hari 
ini, ke�ka kebijakan pangan nasional masih 
berat sebelah pada beras, padahal sumber 
daya lokal seper� sagu menyimpan potensi 
luar biasa.

Kajian kontemporer menegaskan betapa 
pen�ngnya menghidupkan kembali sagu 
dalam diskursus pangan nasional. Wijaya 
dan Sanubari (2024) menyoro� bagaimana 

sagu dalam narasi masyarakat �mur 
Indonesia bukan hanya soal perut, tetapi 
juga soal martabat dan negosiasi iden�tas 
dalam konteks modernitas. Sagu bukanlah 
s imbol keterbelakangan,  melainkan 
representasi pengetahuan lokal yang 
b e rd aya  ta h a n ,  m a m p u  m e n j awa b 
tantangan ekologis masa kini, termasuk 
krisis pangan global dan perubahan iklim. 
Dalam bahasa lain, sagu adalah buk� bahwa 
kearifan lokal bisa menawarkan solusi yang 
lebih berkelanjutan daripada sekadar 
mengiku� arus industrialisasi pangan global.

Keunggulan ekologis sagu memang tak 
terbantahkan. Pohon ini mampu tumbuh 
subur di tanah gambut, lahan basah, hingga 
kawasan pesisir dengan kadar garam �nggi, 
kondisi yang justru sulit bagi padi atau 
tanaman pangan lain. Ia �dak memerlukan 
pupuk kimia atau irigasi intensif, sehingga 
lebih ramah lingkungan. Di sisi lain, 
produk�vitas sagu dalam menghasilkan 
karbohidrat per hektar jauh melampaui 
padi, jagung, atau gandum. Bahkan, 
beberapa peneli�an menunjukkan sagu bisa 
menjadi cadangan pangan strategis dalam 
menghadapi krisis iklim, karena ia mampu 
bertahan dalam ekosistem marginal yang 
rentan terhadap banjir dan intrusi air laut. 
Dengan keunggulan ini, sagu �dak sekadar 
menjadi alterna�f, tetapi calon utama dalam 
strategi diversifikasi pangan Indonesia di 
masa depan.

Namun, di balik semua potensi itu, ada 
persoalan besar: bagaimana mengangkat 
kembali sagu dari pinggiran sejarah menuju 
panggung utama kebi jakan pangan 
nasional. Persoalan ini bukan semata teknis 
budidaya, melainkan menyangkut cara 
pandang. Selama beras masih diposisikan 
sebagai satu-satunya simbol pangan 
nasional, sagu akan selalu dianggap 
sekunder. Padahal, sejarah Borobudur telah 
memperlihatkan bahwa sagu pernah hidup 
berdampingan dengan padi dan tanaman 

Dari Batang yang Lapuk, Tumbuh Kehidupan:
Kisah Sagu dan Ulat Sagu

102



tropis lain, dan masyarakat Jawa kuno pun 
memahami diversifikasi pangan sebagai 
kearifan ekologis. Ar�nya, kita perlu 
menengok kembali ke sejarah untuk 
membaca ulang masa depan: sagu sebagai 
bagian integral dari peradaban pangan 
Nusantara, bukan sekadar warisan �mur 
yang ekso�s.

Maka, jejak pohon sagu di relief Borobudur 
bukan hanya buk� arkeologis, melainkan 
cermin yang mengingatkan kita akan 
pilihan-pilihan masa lalu. Ia adalah tanda 
bahwa diversifikasi pangan sudah dikenal 
sejak dahulu, meski kemudian terlupakan 
oleh sentralisasi beras. Dari Borobudur 
hingga Papua, dari relief batu hingga papeda 
di atas meja kayu, sagu terus mengajarkan 
tentang ketahanan dan keberlanjutan. Ia 
menyatukan dimensi sejarah, ekologi, dan 
iden�tas. Dalam bahasa Adnan Amal, sagu 
adalah "jejak peradaban yang tak lekang 
oleh waktu", narasi panjang tentang 
manusia Nusantara yang selalu mencari 
keseimbangan antara kebutuhan hidup dan 
harmoni dengan alam. Dan dalam dunia 
yang kian rapuh oleh krisis pangan global, 
mungkin sudah saatnya kita kembali 
mendengar bisikan pohon sagu yang sejak 
lama berdiri di tepian hutan dan rawa, 
menunggu untuk diakui kembali sebagai 
bagian dari pusat peradaban pangan bangsa 
ini.

Sagu sebagai sumber pangan memiliki posisi 
st rateg is  da lam se jarah  kepulauan 
Indonesia. Jika di Jawa ia menjadi bagian 
dari simbol agraris yang tersirat pada relief 
Borobudur, maka di wilayah �mur Indonesia 
sagu justru tumbuh sebagai  tulang 
punggung kehidupan sehari-hari. Studi 
menunjukkan bahwa masyarakat Papua dan 
Maluku �dak hanya menjadikan sagu 
sebagai makanan pokok, tetapi juga 
mengikatnya dengan dimensi iden�tas dan 
ritual sosial (Sidiq et al., 2021). Tepung sagu 
dari batang pohon menjadi bahan utama 

papeda, sementara produk sampingannya 
s e p e r �  u l at  s a g u  ( R hy n c h o p h o r u s 
ferrugineus) diolah sebagai pangan bergizi 
� n g g i .  H a l  i n i  m e n e ga s ka n  b a hwa 
pemanfaatan sagu bukan sekadar untuk 
b e r t a h a n  h i d u p ,  m e l a i n k a n  j u g a 
membangun relasi manusia dengan alam 
melalui  pengetahuan ekologis  yang 
diwariskan lintas generasi. Dengan kata lain, 
pohon sagu adalah narasi panjang yang 
menyatukan dimensi ekologis, sosial, dan 
spiritual di Nusantara.

Konteks modern menempatkan sagu 
kembali ke dalam wacana ketahanan 
pangan dan diversifikasi pangan nasional. 
Peneli�an kontemporer menekankan 
potensi sagu sebagai pangan alterna�f yang 
kaya energi, berdaya adaptasi �nggi di lahan 
marginal, serta ramah lingkungan karena 
tumbuh baik di tanah gambut dan lahan 
basah tanpa membutuhkan input intensif 
(Wijaya & Sanubari, 2024). Dalam konteks 
global, ke�ka krisis pangan dan perubahan 
iklim semakin nyata, sagu dipandang 
mampu menghadirkan kedaulatan pangan 
lokal yang berakar pada tradisi, namun 
sekaligus menjawab tantangan masa depan. 
Jejak pohon sagu yang sudah tercatat sejak 
relief Borobudur hingga prak�k masyarakat 
Papua dan Maluku masa kini menegaskan 
bahwa sagu bukanlah pangan periferal, 
melainkan bagian integral dari peradaban 
pangan Nusantara. Ia adalah buk� bahwa 

Dari Batang yang Lapuk, Tumbuh Kehidupan:
Kisah Sagu dan Ulat Sagu

103

Penampakan relief Candi Borobudur yang menunjukkan 
adanya tanaman palm yang diperkirakan adalah sagu. 

Sumber: website h�ps://news.espos.id/prasas�-talang-dan
-candi-borobudur-ungkap-makanan-pokok-asli-indonesia

-1323156



pengetahuan lokal mampu membangun 
keberlanjutan, dari masa lampau hingga 
hari ini, dan bahkan bisa menjadi inspirasi 
dunia menghadapi ke�dakpas�an pangan.

Pohon Sagu dalam Kehidupan Masyarakat 
Indonesia Timur

Pohon sagu (Metroxylon sagu) tumbuh di 
antara rawa, hutan lembap, dan kawasan 
pesisir di Maluku, Papua, serta sebagian 
Sulawesi. Lingkungan yang bagi orang luar 
dianggap sebagai ruang “liar” yang sulit 
dijinakkan, justru bagi masyarakat setempat 
adalah tanah subur kehidupan. Di balik 
batangnya yang kokoh dan kulit bersisik, 
tersimpan pa� yang bisa diolah menjadi 
makanan pokok. Tidak seper� padi yang 
menuntut sawah, air, dan tenaga yang 
teratur, sagu tumbuh nyaris tanpa campur 
tangan manusia. Ia hadir sebagai anugerah 
alam yang tumbuh bersama peradaban 
�mur Nusantara (Ellen, 2004), seakan 
hendak menegaskan bahwa di tanah basah 
rawa dan tepi pantai pun, ada pohon yang 
menjaga manusia dari kelaparan. Sagu 
adalah tumbuhan tropis yang �dak hanya 
berdiri tegak sebagai flora, tetapi juga 
sebagai penopang sejarah sosial (Flach, 
1997).

Di Maluku dan Papua, sagu lebih dari 
sekadar bahan pangan: ia adalah in� dari 
kehidupan sehari-hari. Pa� yang diperoleh 
dari batangnya diolah menjadi papeda, 
bubur sagu, atau kue tradisional. Daunnya 
d ianyam menjadi  atap rumah atau 
pembungkus makanan;  pelepahnya 
menjadi dinding; dan batang busuknya 
bahkan menjadi rumah bagi ulat sagu, 
sumber protein yang lezat sekaligus 
berharga dalam upacara adat (Pa�nama, 
2005). Maka, masyarakat menyebutnya 
sebagai “pohon kehidupan.” Tidak ada 
bagian dari pohon ini yang sia-sia. Fungsinya 
melampaui ruang dapur, masuk ke dalam 
lingkaran kosmologi dan ekonomi lokal 
(Ruddle et al., 1978). Dari pesta adat hingga 

perjalanan jauh melaut, sagu hadir sebagai 
bekal yang tak tergan�kan. Seorang tetua di 
Maluku pernah berkata bahwa selama 
hutan sagu masih ada, orang Maluku tak 
akan pernah kelaparan—sebuah kalimat 
sederhana yang sesungguhnya memuat 
filosofi besar tentang ketahanan pangan 
(Rumbiak, 2011).

Lebih jauh, sagu menyimpan makna filosofis 
bagi masyarakat Indonesia Timur. Ia adalah 
simbol ketersediaan pangan, penyangga 
hidup, dan penanda iden�tas. Di wilayah 
yang sering kali luput dari pusat perha�an 
p e m b a n g u n a n ,  s a g u  a d a l a h  b u k � 
kemandirian. Pohon ini seakan berkata 
bahwa manus ia  �dak  se la lu  harus 
bergantung pada beras sebagai ukuran 
pangan nasional (Ellen, 2006). Filosofi lokal 
menegaskan bahwa sagu adalah cadangan 
abadi; ke�ka musim sulit �ba, masyarakat 
bisa kembali menokok batang sagu di hutan, 
mengolahnya menjadi  papeda,  la lu 
m e m a k a n n y a  b e r s a m a  i k a n  k u a h 
kuning—menu sederhana namun kaya rasa 
sejarah. Maka, sagu bukan hanya tanaman, 
melainkan lambang daya tahan masyarakat 
�mur Nusantara menghadapi waktu, 
bencana, dan perubahan. Ia berdiri sebagai 
penopang ketahanan pangan, sebagaimana 
sejarah panjang yang diukirnya pada tubuh 
dan jiwa masyarakat Maluku, Papua, dan 
Sulawesi (Flach, 1997; Pa�nama, 2005).

Dari Pohon Sagu ke Ulat Sagu

Dari Batang yang Lapuk, Tumbuh Kehidupan:
Kisah Sagu dan Ulat Sagu

104

Vegetasi pohon sagu tumbuh subur di habitat tropis 
di Pulau Kasiruta, Halmahera Selatan. 

Sumber: Dokumentasi BPCB Maluku Utara 2013



Pohon sagu, dalam siklus hidupnya, 
menyimpan cerita yang lebih panjang 
daripada sekadar batang yang ditokok untuk 
menghasilkan tepung. Di Maluku dan 
Papua, orang tahu bahwa ke�ka batang sagu 
d ib iarkan  membusuk  atau  senga ja 
ditumbangkan, ia berubah menjadi ruang 
hidup baru. Di celah-celah batang yang 
m u l a i  l a p u k ,  k u m b a n g  m e r a h 
(Rhynchophorus ferrugineus) datang 
bertelur. Dari telur itu lahirlah larva yang 
tumbuh besar dalam jaringan kayu basah 
dan bergetah—itulah yang dikenal sebagai 
ulat sagu. Dalam logika ekologis masyarakat 
�mur Nusantara, pohon sagu �dak pernah 
ma� sia-sia: ke�ka tubuhnya tak lagi 
menyimpan pa�, ia melahirkan kehidupan 
baru yang sama pen�ngnya bagi manusia 

(Ruddle et al., 1978; Ellen, 2004). Ada 
kesinambungan antara pohon yang berdiri 
dan batang yang roboh, sebuah lingkaran 
yang membuat sagu sungguh pantas 
disebut pohon kehidupan.

Kandungan Gizi dan Potensi Ketahanan 
Pangan

Ulat sagu, larva kumbang merah yang hidup 
di batang sagu membusuk, menyimpan nilai 
gizi luar biasa di balik wujudnya yang 
sederhana. Peneli�an menunjukkan bahwa 
ulat sagu kaya protein (9–20%), lemak sehat 
(13–34%), serta asam amino esensial yang 
pen�ng bagi pertumbuhan tubuh (Defoliart, 
1999; Rumpold & Schlüter, 2013). Ia juga 
mengandung vitamin, mineral, dan energi 
� n g g i  ya n g  m u d a h  d i s e ra p  t u b u h . 
Masyarakat Papua dan Maluku telah lama 
mengenali manfaat ini tanpa is�lah ilmiah: 
anak-anak yang makan ulat sagu dipercaya 
kuat berjalan jauh, sementara para 
pemburu merasa lebih tahan lapar setelah 
mengonsumsinya (Ellen, 2006). Dengan 
demikian, ilmu pengetahuan modern hanya 
mengonfirmasi kearifan lokal yang telah 
diwariskan turun-temurun—bahwa ulat 
sagu adalah anugerah alam yang bergizi dan 
menyehatkan.

Jika dibandingkan sumber protein lain 
seper� ikan, ayam, atau sapi, ulat sagu 
menempa� posisi is�mewa karena bergizi 
�nggi sekaligus ramah lingkungan. Ia 
tumbuh alami tanpa membutuhkan pakan, 
air, atau lahan luas; batang sagu yang roboh 
menjadi habitat dan sumber kehidupannya 
(Flach, 1997). Dari satu pohon sagu, 
manus ia  mempero leh  pa�  sebaga i 
k a r b o h i d r a t  d a n  u l a t  s e b a g a i 
protein—bentuk simbiosis ekologis yang 
berkelanjutan. Dalam konteks krisis pangan 
dan iklim global, ulat sagu bukan sekadar 
tradisi lokal, tetapi simbol masa depan 
pangan dunia: sederhana, bergizi, dan 
selaras dengan alam.

Dari Batang yang Lapuk, Tumbuh Kehidupan:
Kisah Sagu dan Ulat Sagu

105

Ulat sagu mentah 
sumber website: h�ps://rri.co.id/kesehatan/639257/khasiat
-dari-ulat-sagu-ternyata-bisa-�ngkatkan-imun

Ulat sagu mentah yang telah dipanen dari pohon sagu 
di Kabupaten Morowali. 
Sumber: website: h�ps://tutura.id/homepage/readmore/
mengenal-ulat-sagu-yang-kaya-nutrisi-dalam-makanan-
tradisional-sulawesi-tengah--1697184121

https://rri.co.id/kesehatan/639257/khasiat-dari-ulat-sagu-ternyata-bisa-tingkatkan-imun
https://rri.co.id/kesehatan/639257/khasiat-dari-ulat-sagu-ternyata-bisa-tingkatkan-imun


Inovasi Sagu dalam Kuliner dan Desain 
Visual Masa Depan

Dalam dunia yang serba visual, ulat sagu 
bukan sekadar  pangan tradis ional , 
melainkan ikon masa depan yang lahir dari 
ke a r i f a n  l o k a l .  I a  m e n c e r m i n k a n 
transformasi—dari sederhana menjadi 
simbol modern yang menggugah rasa ingin 
tahu. Dalam tubuh mungilnya tersimpan 
pesan ekologis dan filosofis: keseimbangan 
manusia dan alam, keberlanjutan, serta 
iden�tas budaya. Seper� ditulis Rumatoras 
(2020), “sagu dan biota di dalamnya adalah 
narasi panjang tentang penghormatan 
terhadap alam.” Melalui desain komunikasi 
visual, saya ingin menghadirkan ulat sagu 
dalam wajah baru—bukan sekadar lauk 
hutan Halmahera atau Papua, tetapi karya 
kuliner yang menembus batas geografis dan 
generasi.

Saya membayangkan kemasan yang 
b e rc e r i ta — te nta n g  ta n a h  l e m b a p , 
pepohonan sagu, dan tangan-tangan yang 
memanen dengan doa. Warna bumi yang 
hangat, �pografi lembut, serta ilustrasi 
siklus hidup ulat sagu menjadi metafora 
regenerasi dan harapan. Seper� dikatakan 
Suharjo (2019), “desain bukan hanya rupa, 
tetapi makna.” Bagi saya, desain adalah 
jembatan antara tradisi dan masa kini, 
antara hutan dan layar digital. Dengan 
prinsip eco-design, saya ingin membangun 
kesadaran bahwa pangan lokal memiliki nilai 
universal. Dalam semangat Adnan Amal 

(2007), “tradisi �dak ma�, ia hanya 
menunggu bahasa baru”—dan desain visual 
adalah bahasa baru yang menghidupkan 
kembali sagu dan ulat sagu dalam ingatan 
dunia.

Desain kemasan Papeda Sagu dan Ulat Sagu 
terinspirasi dari bentuk alami batang pohon 
sagu (Metroxylon sagu), sumber pangan 
utama masyarakat Maluku dan Papua. 
Wujud tabung ver�kalnya menghadirkan 
asosiasi visual dengan batang sagu melalui 
tekstur dan bentuk biomorfik, menjadikan 
kemasan bukan sekadar wadah, tetapi 
medium nara�f yang menghubungkan 
produk dengan konteks ekologis dan budaya 
asalnya. Ilustrasi tekstur kulit batang 
berfungsi sebagai iden�tas visual utama 
yang menegaskan keaslian dan nilai alamiah 
produk.

Elemen ilustrasi masyarakat lokal yang 
m e n go l a h  s a g u  s e ca ra  t ra d i s i o n a l 
m e m p e r k a y a  n a r a s i  b u d a y a  d a n 
menumbuhkan empa� visual terhadap 
keberlanjutan pengetahuan lokal. Jendela 
t r a n s p a r a n  d i  b a g i a n  b a w a h 
memperlihatkan isi produk, menegaskan 
keaslian dan kepercayaan. Sementara visual 
hidangan papeda siap saji di bagian depan 
menambah daya tarik emosional dan cita 
rasa. Secara keseluruhan, rancangan ini 
merupakan eksplorasi iden�tas visual 

Dari Batang yang Lapuk, Tumbuh Kehidupan:
Kisah Sagu dan Ulat Sagu

106

Desain Kemasan makanan Ulat sagu, 
Sumber: desain Aan Nurdian saputra 2025.

Desain Kemasan Tepung sagu Papeda, 
sumber: Desain Aan Nurdian saputra 2025.



Dari Batang yang Lapuk, Tumbuh Kehidupan:
Kisah Sagu dan Ulat Sagu

107

berbasis kearifan lokal—memadukan fungsi 
komunikasi, este�ka modern, dan nilai 
budaya dalam satu kemasan yang utuh dan 
bermakna.

Penutup

Ulat sagu dan tepung sagu adalah buk� 
bahwa kearifan lokal selalu menemukan 
cara menjaga kehidupan. Dari batang sagu 
yang membusuk lahir ulat, dari rawa dan 
hutan tropis tumbuh sumber pangan yang 
menopang masyarakat Maluku dan Papua 
selama berabad-abad. Tidak ada yang 
terbuang; semua bagian pohon sagu 
memiliki fungsi. Dalam siklus ini, manusia 
hidup selaras dengan alam, memahami 
bahwa ketahanan pangan bergantung pada 
keberagaman, bukan penyeragaman (Ellen, 
2004; Pa�nama, 2005). Jejak sagu bahkan 
terekam sejak abad ke-8 di relief Candi 
Borobudur (Soekmono, 1976), menandakan 
bahwa ia telah lama menjadi bagian dari 
peradaban Nusantara.

Kini, sagu dan ulat sagu tetap menjadi 
simbol iden�tas dan keberlanjutan budaya 
�mur Indonesia. Dalam dapur, upacara, dan 
pesta adat, keduanya menjadi lambang 
kebersamaan dan penghormatan terhadap 
alam. Seper� diamanatkan dalam Undang-
Undang Nomor 5 Tahun 2017 tentang 
Pemajuan Kebudayaan, pengetahuan 
tradisional ini adalah aset hidup yang harus 
d i jaga dan d iberdayakan (Republ ik 
Indonesia, 2017). Di balik proses menokok, 
menyaring, dan memanen sagu tersimpan 
fi l o s o fi  e k o l o g i s :  m a n u s i a  � d a k 
menaklukkan alam, melainkan hidup 
bersamanya. Dalam dunia yang dihadapkan 
pada kr is is  pangan dan ik l im, sagu 
memanggil kita kembali ke akar—pada 
kearifan yang mengajarkan keseimbangan, 
kesederhanaan, dan rasa cukup sebagai 
fondasi kemajuan yang berkelanjutan.

Mengolah pohon sagu menjadi tepung sagu 
menggunakan teknologi tradisional di Kasiruta, 
Halmahera selatan. 
Sumber dokumentasi BPCB MALUKU Utara 2013

Mama Suku Kombay menyiapkan Bungkusan Ulat Sagu 
dalam Fes�val Pesta Ulat Sagu di Kampung Uni, 
Distrik Bomakia, Kabupaten Boven Digoel, Papua, 
Rabu (26/9). Fes�val Pesta Ulat Sagu yang digelar 
Masyarakat Adat Kombay bersama Perkumpulan Silva 
Papua Lestari menjadi fes�val ulat sagu pertama di Papua. 
Sumber: website h�ps://www.antaranews.com/berita
/752516/fes�val-pesta-ulat-sagu-kombay-pertama-di-papua 

https://www.antaranews.com/berita/752516/festival-pesta-ulat-sagu-kombay-pertama-di-papua
https://www.antaranews.com/berita/752516/festival-pesta-ulat-sagu-kombay-pertama-di-papua


Dari Batang yang Lapuk, Tumbuh Kehidupan:
Kisah Sagu dan Ulat Sagu

108

DAFTAR PUSTAKA

Sidiq, F. F., Pa�selanno, A. E., Tethool, F., & Purwan�, F. (2021). Sago and the indigenous 
peoples of Papua, Indonesia: A review. Newcastle University ePrints. 
h�ps://eprints.ncl.ac.uk

Suamba, I. B. P. (2025). Reading the reliefs of Borobudur. European Journal of Science and 
Theology, 21(1), 45–62. h�ps://ejst.tuiasi.ro

Wijaya, F. A., & Sanubari, T. P. E. (2024). Nego�a�ng “local” food: Eastern part Indonesia 
narra�ves and perspec�ves. Society, 12(2), 112–125.

Ellen, R. F. (2004). On the edge of the Banda zone: Past and present in the social organiza�on 
of a Moluccan trading network. University of Hawaii Press.

Flach, M. (1997). Sago palm: Metroxylon sagu Ro�b. Interna�onal Plant Gene�c Resources 
Ins�tute.

Kats, J. (2017). Sago as food and livelihood: A cultural-historical perspec�ve from eastern 
Indonesia. Indonesia and the Malay World, 45(133), 237–258. 
h�ps://doi.org/10.1080/13639811.2017.1323840

Ruddle, K., & Johnson, D. (2011). Tradi�onal sago produc�on in Papua New Guinea and 
eastern Indonesia. Ethnobotany Research and Applica�ons, 9, 25–44.

Sillitoe, P. (1995). An ethnobotanical account of the u�liza�on of sago palm in Papua New 
Guinea. Routledge.

Kawagoe, Y., & Umemura, T. (2019). Edible palm weevil larvae: Food ecology of sago-ea�ng 
communi�es in Papua. Journal of Ethnobiology, 39(2), 237–254. 
h�ps://doi.org/10.2993/0278-0771-39.2.237

Mercer, J. (2018). Tradi�onal ecological knowledge and food security: The case of sago and 
larvae in Papua New Guinea. Human Ecology, 46(5), 673–684. 
h�ps://doi.org/10.1007/s10745-018-0022-6

https://eprints.ncl.ac.uk
https://ejst.tuiasi.ro


Dari Batang yang Lapuk, Tumbuh Kehidupan:
Kisah Sagu dan Ulat Sagu

109

Yen, D. E., & Wheeler, J. M. (1968). Introduc�on of the sago palm (Metroxylon sagu) and its 
cultural significance in Southeast Asia. Economic Botany, 22(3), 240–248.

Anankware, J. P., Osekre, E. A., Obeng-Ofori, D., & Khamala, C. (2015). Insects as food and 
feed: A review. Interna�onal Journal of Agricultural Research, Innova�on 
and Technology, 5(2), 104–111. h�ps://doi.org/10.3329/ijarit.v5i2.26338

van Huis, A. (2013). Poten�al of insects as food and feed in assuring food security. Annual 
Review of Entomology, 58, 563–583. h�ps://doi.org/10.1146/annurev-
ento-120811-153704

Ruddle, K., & Johnson, D. (2011). Tradi�onal sago produc�on and consump�on in Papua 
New Guinea and eastern Indonesia. Ethnobotany Research and 
Applica�ons, 9, 25–44.

Paole�, M. G., Buscardo, E., VanderJagt, D. J., Pastuszyn, A., Pizzoferrato, L., Huang, Y. S., 
Chuang, L. T., Millson, M., Cerda, H., Torres, F., & Glew, R. H. (2000). Nutrient 
composi�on of four species of palm weevil larvae (Rhynchophorus spp.) 
f rom Papua  New Guinea .  Food  Chemist r y,  68(1 ) ,  97–101. 
h�ps://doi.org/10.1016/S0308-8146(99)00169-4

Pa�nama, J. (2005). Sago and cultural iden�ty in Maluku. Antropologi Indonesia, 29(3), 
211–225. h�ps://doi.org/10.7454/ai.v29i3.347

Republik Indonesia. (2017). Undang-Undang Republik Indonesia Nomor 5 Tahun 2017 
tentang Pemajuan Kebudayaan. Lembaran Negara Republik Indonesia 
Tahun 2017 Nomor 104.

Ruddle, K., Johnson, D. S., Townsend, P. K., & Rees, M. (1978). Sago: The equatorial swamp as 
a natural resource. University of Hawaii Press.

Rumbiak, M. (2011). Sagu sebagai pangan lokal Papua: Iden�tas, ketahanan, dan 
kedaulatan. Jayapura: Sekolah Papua.

Soekmono, R. (1976). Candi: Fungsi dan penger�annya. Jakarta: Pusat Peneli�an Arkeologi 
Nasional.

Amal, M. A. (2007). Kepulauan Rempah-Rempah: Perjalanan Sejarah Maluku Utara 
1250–1950. Pustaka Sinar Harapan.

https://doi.org/10.1146/annurev-ento-120811-153704
https://doi.org/10.1146/annurev-ento-120811-153704


Dari Batang yang Lapuk, Tumbuh Kehidupan:
Kisah Sagu dan Ulat Sagu

110

Rahman, S., & Fitriani, D. (2021). Desain Komunikasi Visual untuk Pemberdayaan Produk 
Lokal. Yogyakarta: Deepublish.

Rumatoras, M. (2020). Sagu dan Kearifan Pangan Nusantara. Jakarta: LIPI Press.

Tjandrawinata, R. (2016). Inovasi dan Krea�vitas dalam Industri Pangan Indonesia. Jakarta: 
Gramedia Pustaka Utama.

Suharjo, Y. (2019). Eco-Design dan Budaya Visual Indonesia Modern. Bandung: ITB Press.

UNESCO. (2017). Tradi�onal Knowledge and Sustainable Development in Southeast Asia. 
Paris: UNESCO Publishing.



KEMENTERIAN KEBUDAYAAN
REPUBLIK INDONESIA

BALAI PELESTARIAN KEBUDAYAAN
WILAYAH XIX

Somba Opu
B u l e t i n


	Page 1
	Page 2
	Page 3
	Page 4
	Page 5
	Page 6
	Page 7
	Page 8
	Page 9
	Page 10
	Page 1
	Page 2
	Page 3
	Page 4
	Page 5
	Page 6
	Page 7
	Page 8
	Page 9
	Page 10
	Page 1
	Page 2
	Page 3
	Page 4
	Page 5
	Page 6
	Page 7
	Page 8
	Page 1
	Page 2
	Page 3
	Page 4
	Page 5
	Page 6
	Page 7
	Page 8
	Page 9
	Page 10
	Page 11
	Page 12
	Page 1
	Page 2
	Page 3
	Page 4
	Page 5
	Page 6
	Page 7
	Page 8
	Page 9
	Page 10
	Page 1
	Page 2
	Page 3
	Page 4
	Page 5
	Page 6
	Page 7
	Page 8
	Page 1
	Page 2
	Page 3
	Page 4
	Page 5
	Page 6
	Page 7
	Page 8
	Page 9
	Page 10
	Page 11
	Page 12
	Page 1
	Page 2
	Page 3
	Page 4
	Page 5
	Page 6
	Page 7
	Page 8
	Page 9
	Page 10
	Page 1
	Page 2
	Page 3
	Page 4
	Page 5
	Page 6
	Page 7
	Page 8
	Page 9
	Page 10
	Page 1
	Page 2
	Page 3
	Page 4
	Page 5
	Page 6
	Page 7
	Page 8
	Page 9
	Page 10
	Page 1
	Page 2
	Page 3
	Page 4
	Page 5
	Page 6
	Page 7
	Page 8
	Page 9
	Page 10
	Page 1
	Page 2
	Page 3
	Page 4
	Page 5
	Page 6
	Page 7
	Page 8
	Page 9
	Page 10
	Page 1
	Page 2
	Page 3
	Page 4
	Page 5
	Page 6
	Page 7
	Page 8
	Page 9
	Page 10

